

## انساب

اپنی والدہ محترمہ کے نام

جس نے توحید کے ساتے، درود پاک کی چھاؤں اور صوم و صلوٰۃ کی ٹھنڈی  
ہواں تلے میری پروش فرمائی، مجھے کامل یقین ہے کہ اللہ رب العزت  
نے اپنے فضل و کرم، اور میری والدہ، بھائیوں اور بہنوں کی دعاویں سے  
مجھے گمراہی کے گھٹاٹوپ اندر ہیروں، شیطانی راستوں اور دنیا کی رعنائیوں  
سے ہٹا کر صراطِ مستقیم اور منج سلف صالحین پر لاکھڑا کیا۔ اللہ تعالیٰ عمل کی  
 توفیق عطا فرمائے۔

میں اللہ تعالیٰ سے دعا گوہوں کردہ مجھے، میرے اہل خانہ، میرے والدین اور  
میری بہنوں کی مغفرت فرمائے اور جنت الفردوس میں جگہ عطا فرمائے۔ آمین!

ابو حزہ عبدالحلاق صدیقی



Khofe Elahi Se behne waly aanso  
[www.altoheed.com](http://www.altoheed.com)

## نہیت چشمائیں

|    |            |   |
|----|------------|---|
| ۱۳ | مقدمہ      | ✿ |
| ۲۵ | تقریظ      | ✿ |
| ۲۷ | مقدمہ مؤلف | ✿ |

### باب نمبر ۱ آنکھ! ایک زہر یلا تیر

|    |                                 |   |
|----|---------------------------------|---|
| ۳۱ | آنکھ عظیم نعمت ہے               | ✿ |
| ۳۲ | نگاہ پنجی رکھنے کا حکم          | ✿ |
| ۳۴ | نظر پنجی کیوں؟                  | ✿ |
| ۳۶ | آنکھ کا زنا                     | ✿ |
| ۳۷ | نظر کی خرابی، دل کی خرابی ہے    | ✿ |
| ۳۸ | نظر کی حفاظت کیسے؟              | ✿ |
| ۴۰ | نظر پنجی رکھنا ایک عبادت ہے     | ✿ |
| ۴۲ | نظر کی حفاظت کے لیے مسنون وظیفہ | ✿ |

### باب نمبر ۲ گریہ، زاری کرنا

|    |                                          |   |
|----|------------------------------------------|---|
| ۴۹ | گریہ زاری کی اقسام                       | ✿ |
| ۵۰ | سب سے افضل اور قابل تعریف گریہ           | ✿ |
| ۵۲ | کم ہنسنا، زیادہ رونا                     | ✿ |
| ۵۵ | میت پر بین کرنا حرام ہے نہ کہ آنسو بہانا | ✿ |

﴿ خشیتِ الہی سے آنسو بھانے کے متعلق اقوال سلف ..... ۵۷

## باب نمبر ۲ دل کی نرمی کے اسباب

|    |                                                                |                                   |
|----|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ۶۱ | پہلا سبب:                                                      | کلامِ الہی میں تدبر               |
| ۶۲ | رسول اللہ ﷺ کا قرآن میں غور کرنا اور آنسو بھانا.....           | ﴿                                 |
| ۶۳ | صحابہ اور سلف صالحین کا کلامِ الہی میں تدبر کرنا اور رونا..... | ﴿                                 |
| ۶۴ | دوسرا سبب:                                                     | نصیحت و موعظت پر کان دھرنا        |
| ۶۵ | نصیحت کا معنی .....                                            | ﴿                                 |
| ۶۶ | نصیحت کرنا رسول اللہ ﷺ کا وظیفہ تھا.....                       | ﴿                                 |
| ۶۷ | سلف صالحین کا نصیحت و موعظت سن کر آنسو بھانا.....              | ﴿                                 |
| ۶۸ | نصیحت کب نفع دیتی ہے؟.....                                     | ﴿                                 |
| ۶۹ | تیسرا سبب:                                                     | اپنی لغزشوں پر یاد ہانی اور ندامت |
| ۷۰ | سلف صالحین کا اپنی لغزشوں پر آنسو بھانا.....                   | ﴿                                 |
| ۷۱ | چوتھا سبب:                                                     | انابتِ الہی                       |
| ۷۲ | انابت اور توبہ کا معنی .....                                   | ﴿                                 |
| ۷۳ | توبہ کا حکم .....                                              | ﴿                                 |
| ۷۴ | سبب توبہ .....                                                 | ﴿                                 |
| ۷۵ | توبہ کی شروط .....                                             | ﴿                                 |
| ۷۶ | توبہ کی فضیلت .....                                            | ﴿                                 |
| ۷۷ | بے مثال توبہ کے چند واقعات .....                               | ﴿                                 |
| ۷۸ | مغفرت طلب کرنے کے لیے چند دعائیں .....                         | ﴿                                 |

| خوب ابھی سے بننے والے آنسو |                                                       |
|----------------------------|-------------------------------------------------------|
| ۸۳                         | ✿ گناہوں کو دھو دینے والے اعمال                       |
| ۹۰                         | پانچواں سبب: کثرت نوافل                               |
| ۹۰                         | ✿ نفل کا معنی و مفہوم                                 |
| ۹۰                         | ✿ نوافل کی فضیلت                                      |
| ۹۳                         | ✿ چند نفلی عبادات کا بیان                             |
| ۱۰۰                        | چھٹا سبب: دنیا سے بے نیازی                            |
| ۱۰۰                        | ✿ دنیا کی زندگی محبوب اور دلپسند                      |
| ۱۰۱                        | ✿ دنیا و آخرت کی بھلانی مانگنا                        |
| ۱۰۲                        | ✿ دنیا کی حقیقت                                       |
| ۱۰۲                        | ✿ دنیا کی وقعت                                        |
| ۱۰۳                        | ✿ دنیا سے محبت اور موت سے نفرت                        |
| ۱۰۵                        | ✿ ثواب دنیا                                           |
| ۱۰۷                        | ✿ حیات دنیا کیا ہے؟                                   |
| ۱۱۱                        | ✿ دنیا کی زندگی پر مطمئن ہونا                         |
| ۱۱۱                        | ✿ طالب دنیا کا انجام                                  |
| ۱۱۲                        | ✿ دنیا میں منہمک نہ ہو جاؤ بلکہ اس سے بے نیازی برو تو |
| ۱۱۳                        | ✿ رسول اللہ ﷺ کی دنیا سے بے نیازیاں                   |
| ۱۱۷                        | ساتواں سبب: موت کو یاد کرنا اور فکر آخرت              |
| ۱۱۷                        | ✿ موت کو یاد کرنا                                     |
| ۱۱۹                        | ✿ آخرت پر یقین رکھنے کا مفہوم                         |
| ۱۱۹                        | ✿ فکر آخرت                                            |

| خوفِ الہی سے بننے والے آنسو |                                                     |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------|
| ✿ ۱۲۳                       | زیارت قبور اور اس کے فوائد .....                    |
| ✿ ۱۲۴                       | موت کے بعد پیش آنے والے ہولناک مناظر کا بیان .....  |
| ✿ ۱۲۷                       | عذاب قبر سے پناہ مانگنا .....                       |
| ✿ ۱۲۷                       | اثبات عذاب قبر .....                                |
| ✿ ۱۳۱                       | جہنم سے پناہ مانگنا .....                           |
| ✿ ۱۳۵                       | آخرت کے صدماں کے بارے میں چند اقوال .....           |
| ۱۳۹                         | <b>آٹھواں سبب: خشیتِ الہی</b>                       |
| ✿ ۱۳۹                       | خشیتِ الہی کا معنی .....                            |
| ✿ ۱۳۹                       | خشیتِ الہی کی فضیلت .....                           |
| ✿ ۱۴۲                       | جنات، حیوانات، جمادات اور فرشتوں کا خوفِ الہی ..... |
| ✿ ۱۴۳                       | خوفِ الہی سے رونے کا ثواب .....                     |
| ✿ ۱۵۰                       | خشیتِ الہی سے رونے کے شراث .....                    |
| ۱۵۳                         | <b>نواں سبب: ذکر و محبتِ الہی</b>                   |
| ✿ ۱۵۳                       | اللہ کی محبت کی فرضیت .....                         |
| ✿ ۱۵۵                       | اللہ کی محبت کے اسباب .....                         |
| ✿ ۱۸۵                       | ذکر اور محبت میں آنسو بھانے کی فضیلت .....          |
| ۱۸۸                         | <b>باب نمبر ۲: انبیاء علیہم السلام کے آنسو</b>      |
| ✿ ۱۸۹                       | سیدنا آدم علیہم السلام کے آنسو .....                |
| ✿ ۱۹۱                       | سیدنا عیسیٰ علیہم السلام کے آنسو .....              |
| ✿ ۱۹۲                       | سیدنا داؤد علیہم السلام کے آنسو .....               |
| ✿ ۱۹۳                       | سیدنا یعقوب علیہم السلام کے آنسو .....              |

## باب نمبر ۵ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے آنسو

- ﴿ نبی کریم ﷺ اپنی والدہ ماجدہ کی قبر کے پاس بیٹھ کر بے اختیار رونے لگے ..... ۱۹۶
- ﴿ رسول اللہ ﷺ نے سیدہ خدیجہؓ کی وفات کے بعد ان کا ہار دیکھا تو  
بے اختیار آنسو بہانے لگے ..... ۱۹۷
- ﴿ رسول اللہ ﷺ اپنے جگر گوشہ امّ کلثومؓ پڑھنا کی قبر پر بیٹھ کر رونے لگے ..... ۱۹۷
- ﴿ سیدہ زینبؓ کے بیٹے کی وفات پر نبی کریم ﷺ کے آنسو ..... ۱۹۸
- ﴿ نبی کریم ﷺ کا اپنے بیٹے سیدنا ابراہیمؓ کی جدائی میں آنسو بہانا ..... ۱۹۸
- ﴿ نبی کریم ﷺ کے سیدنا سعد بن عبادہؓ کے مرض پر آنسو بہنے لکھے ..... ۱۹۹
- ﴿ نبی کریم ﷺ کو جب تین سپہ سالاروں کی شہادت کا علم ہوا تو آپ کی  
آنکھوں سے آنسو بہنے لکھے ..... ۲۰۰
- ﴿ اللہ تعالیٰ کے خوف اور اس کی ملاقات کے شوق میں رسول اللہ ﷺ کے  
آنسو بہہ جانا ..... ۲۰۱
- ﴿ رسول اللہ ﷺ کا اپنی امت پر خوف کے آنسو بہانا ..... ۲۰۱
- ﴿ فکر آخرت سے رسول اللہ ﷺ کا ساری ساری رات روتے رہنا ..... ۲۰۲
- ﴿ نبی ﷺ کا غزوہ بدر کے دن درخت کے نیچے آنسو بہانا ..... ۲۰۲
- ﴿ سورج کو گہن لئے پر نبی ﷺ کا تضرع و عاجزی سے آنسو بہانا ..... ۲۰۳
- ﴿ نبی کریم ﷺ کا اپنی امت پر شفقت کے طور پر آنسو بہانا ..... ۲۰۴
- ﴿ عذاب کا منظر دیکھ کر رسول اللہ ﷺ کے آنسو بہہ جانا ..... ۲۰۶

## باب نمبر ۶ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے آنسو

- ﴿ فضائل صحابہ ..... ۲۰۸

|                              |                                                          |
|------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ﴿خوب الہی سے بننے والے آنسو﴾ | ۱۰                                                       |
| ۔۔۔۔۔                        |                                                          |
| ۲۱۱                          | ✿ صحابہ و خلفاء راشدین کا احترام ایمان کی نشانی ہے ..... |
| ۲۱۲                          | ✿ صحابہ کی عیب جوئی غیبت ہے .....                        |
| ۲۱۳                          | ✿ خلفاء راشدین کے متعلق مہاتما گاندھی کے تاثرات .....    |
| ۲۱۴                          | ✿ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے آنسو .....          |
| ۲۲۷                          | ✿ سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے آنسو .....             |
| ۲۳۰                          | ✿ سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے آنسو .....             |
| ۲۳۱                          | ✿ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے آنسو .....                   |
| ۲۳۲                          | ✿ سیدنا اُبی بن کعب رضی اللہ عنہ کے آنسو .....           |
| ۲۳۳                          | ✿ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے آنسو .....             |
| ۲۳۶                          | ✿ سیدنا ابو موسیٰ اشتری رضی اللہ عنہ کے آنسو .....       |
| ۲۳۷                          | ✿ سیدنا ابو ہاشم بن قتبہ رضی اللہ عنہ کے آنسو .....      |
| ۲۳۷                          | ✿ سیدنا بلاں رضی اللہ عنہ کے آنسو .....                  |
| ۲۳۸                          | ✿ سیدنا ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ کے آنسو .....           |
| ۲۳۹                          | ✿ سیدنا خباب رضی اللہ عنہ کے آنسو .....                  |
| ۲۳۹                          | ✿ سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے آنسو .....           |
| ۲۴۲                          | ✿ سیدنا صہیب رضی اللہ عنہ کے آنسو .....                  |
| ۲۴۳                          | ✿ سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے آنسو .....      |
| ۲۴۴                          | ✿ سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے آنسو .....      |
| ۲۴۵                          | ✿ سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے آنسو .....       |
| ۲۴۷                          | ✿ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے آنسو .....     |
| ۲۴۸                          | ✿ سیدنا عبد اللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کے آنسو .....     |
| ۲۴۹                          | ✿ سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کے آنسو .....     |

خوب الہی سے بننے والے آنسو ॥

فہرست

|       |                                                |
|-------|------------------------------------------------|
| ✿ ۲۵۰ | سیدنا عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کے آنسو.....  |
| ✿ ۲۵۱ | سیدنا عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کے آنسو..... |
| ✿ ۲۵۲ | سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کے آنسو.....    |
| ✿ ۲۵۳ | سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے آنسو.....    |

### باب نمبر ۷ صحابیات رضی اللہ عنہم عنین کے آنسو

|       |                                          |
|-------|------------------------------------------|
| ✿ ۲۵۵ | سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے آنسو.....    |
| ✿ ۲۵۶ | سیدہ اُم ایکن رضی اللہ عنہا کے آنسو..... |
| ✿ ۲۵۷ | سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے آنسو.....    |
| ✿ ۲۶۵ | سیدہ اُم سلمہ رضی اللہ عنہا کے آنسو..... |

### باب نمبر ۸ سلف صالحین کے آنسو

|       |                                                |
|-------|------------------------------------------------|
| ✿ ۲۶۷ | سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ کے آنسو.....         |
| ✿ ۲۶۷ | محمد بن المکند رضی اللہ عنہ کے آنسو.....       |
| ✿ ۲۶۸ | سیار بن وردان رضی اللہ عنہ کے آنسو.....        |
| ✿ ۲۶۸ | عبداللہ بن مبارک رضی اللہ عنہ کے آنسو.....     |
| ✿ ۲۶۹ | احمد بن ابی الحواری رضی اللہ عنہ کے آنسو.....  |
| ✿ ۲۶۹ | فضیل بن عیاض رضی اللہ عنہ کے آنسو.....         |
| ✿ ۲۶۹ | سفیان ثوری رضی اللہ عنہ کے آنسو.....           |
| ✿ ۲۷۰ | عمر بن ذر رضی اللہ عنہ کے آنسو.....            |
| ✿ ۲۷۰ | محمد بن المسیب رضی اللہ عنہ کے آنسو.....       |
| ✿ ۲۷۱ | ابو حسین محمد بن علی رضی اللہ عنہ کے آنسو..... |

|                                                           |
|-----------------------------------------------------------|
| ✿ ۲۷۳ ..... عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کے آنسو        |
| ✿ ۲۷۴ ..... مروان بن رباب الاسدی رضی اللہ عنہ کے آنسو     |
| ✿ ۲۷۵ ..... رائج بن خیثم رضی اللہ عنہ کے آنسو             |
| ✿ ۲۷۵ ..... عمرو بن شرحبیل رضی اللہ عنہ کے آنسو           |
| ✿ ۲۷۶ ..... مالک بن دینار رضی اللہ عنہ کے آنسو            |
| ✿ ۲۷۶ ..... عطاء اسلمی رضی اللہ عنہ کے آنسو               |
| ✿ ۲۷۷ ..... یزید بن ہارون رضی اللہ عنہ کے آنسو            |
| ✿ ۲۷۸ ..... محمد بن رادریس الشافعی رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو |
| ✿ ۲۷۸ ..... ثابت البنانی رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو           |
| ✿ ۲۷۸ ..... وہبیب بن الور رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو          |

### باب نمبر ۹ صالحات کے آنسو

|                                                    |
|----------------------------------------------------|
| ✿ ۲۸۰ ..... معاذہ بنت عبد اللہ رحمہما اللہ کے آنسو |
| ✿ ۲۸۰ ..... منیقہ بنت أبي طارق رحمہما اللہ کے آنسو |
| ✿ ۲۸۱ ..... عبردہ بصریہ رحمہما اللہ کے آنسو        |

### باب نمبر ۱۰ اہل جہنم کا آنسو بہانا

## مقدمہ

(محدث العصر، عالمی مبلغ فضیلیہ اشیخ عبداللہ ناصر حرامی حنفی اللہ)

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ  
شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ  
وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِي لَهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ لِلَّهِ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا  
شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقْتِلَةٍ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَآتَنْتُمْ

مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران: ۱۰۲)

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ  
مِنْهَا زَوْجًا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي  
تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ (النساء: ۱)

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَيِّدًا ۝ يُصْلِحُ لَكُمْ  
أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۝ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ  
فَوْزًا عَظِيمًا﴾ (الأحزاب: ۷۰-۷۱)

أَمَّا بَعْدُ : إِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهُدِيِّ هُدِيُّ مُحَمَّدٍ  
(صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاهُ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثٍ  
بِدُعَةٍ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ ، الْضَّلَالُ لِلَّهِ فِي النَّارِ .

اللَّهُرُبُ العزت کی نعیم جلیلہ میں سے ایک گرانقدر نعمت یہ ہے کہ وہ اپنے کسی بندے کو اپنی  
خشیت عطا فرمادے، اور اس کے ظاہر و باطن کو اپنی خشیت کے نور سے منور فرمادے، طبرانی اوسط

خوفِ الہی سے بینے والے آنسو میں عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مردی ایک روایت میں رسول اللہ ﷺ نے ظاہر و باطن میں اللہ تعالیٰ کی خشیت کو مجیات میں شمار کیا ہے:

((وَأَمَّا الْمُنْجِيَاتُ : فَالْعَدْلُ فِي الْغَضَبِ وَالرِّضَاءِ ، وَالْقَصْدُ

فِي الْفَقْرِ وَالْغِنَى ، وَخَشْيَةُ اللَّهِ تَعَالَى فِي السَّرِّ وَالْعَلَانِيَةِ)) ①

”یعنی“ نجات دینے والے تین عمل ہیں: (۱) ہر غصب و رضا میں حق و انصاف کی بات کہنا (۲) ہر فقر و غنی میں میانہ روی اختیار کرنا (۳) اور ہر ظاہر و باطن میں اللہ تعالیٰ کی خشیت اختیار کیے رہنا۔“

رسول اللہ ﷺ نے اپنی ایک دعا ماثور میں اللہ تعالیٰ سے انہی تین چیزوں کا سوال فرمایا:

((أَسْأَلُكَ خَشْيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَوْ كَلِمَةَ الْحَقِّ فِي الْغَضَبِ

وَالرِّضَا ، وَالْقَصْدَ فِي الْفَقْرِ وَالْغِنَى)) ②

ہر غیب اور شہادت میں اللہ تعالیٰ کی خشیت سے مراد یہ ہے کہ بندے کا ہر سری و مخفی معاملہ اور ظاہری و اعلانی امر پر اللہ تعالیٰ کی خشیت کا پورا نگہ ہو اور تقویٰ کے زیور سے آراستہ و چیراستہ ہو۔

ظاہر اور علمی خشیت کا روپ دھارنے والے ہیں، لیکن سرآ و خفیہ خشیت کا مظاہرہ کرنے والے لوگ بہت تھوڑے ہیں۔ واضح ہو کہ خشیت الہی ہر حال میں مطلوب ہے، بندے کا ظاہر بھی خشیت کے ساتھ ہو باطن بھی۔

کھلم کھلام عصیتوں کا ارتکاب، خشیت فی الشہادة کے مقام کے منافی ہے، رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:

① طبرانی اوسط، رقم: ۵۵۸۴؛ صحیح الجامع الصغیر، رقم: ۳۰۴۵، سلسلة الأحادیث الصحيحة، رقم: ۱۸۰۲.

② رواه الإمام أحمد في مسنده والنسائي في سننه من حديث عمارة بن ياسر والسيوطى في الدر المنشور: ۶/۲۹۴.

((كُلُّ أُمَّتٍ مُعَافٍ إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ)) ①

”یعنی پوری امت معافی کی مستحق ہے، سوائے علی الاعلان گناہ کرنے والوں کے۔“

اسی طرح سراؤ باطنًا بھی خشیت کے مقام و متقاضیات کی حفاظت ضروری ہے۔ رسول اللہ ﷺ کی ایک حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ قیامت کے دن ان لوگوں کی پہاڑوں کے جنم کے برابر نیکیاں ”هباءً منتوراً“ کردی جائیں گی جو لوگوں کے سامنے تو نیک اعمال کرتے تھے، مگر خلوت میں اللہ تعالیٰ کی حدود کو پامال کر دیا کرتے تھے۔

((وَلَكِنَّهُمْ أَقْوَامٌ إِذَا خَلُوا بِمَحَارِمِ اللَّهِ اِنْتَهَكُوكُهَا)) ②

ان نصوص سے واضح ہوا کہ جس طرح ظاہرًا و علانية خشیت و تقویٰ کے مقام کی حفاظت ضروری ہے، اسی طرح سراؤ باطنًا بھی خشیت الہی کی صفت عظیم سے متصف ہو کر رہنا ضروری ہے۔ بلکہ یہ ایک انتہائی اہم مطلوب ہے، جس کی شریعت نے توجہ بھی دلائی اور بے تحاشہ اجر و ثواب کے وعدے بھی فرمائے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَ هُمْ مِنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ۝﴾

(الأنبياء: ۴۹)

”ان لوگوں کے لیے جو اپنے رب سے اُسے بغیر دیکھے ڈرتے تھے، اور جو قیامت کے تصور سے کاپتے تھے۔“

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ۝ اذْ خُلُوْهَا

بِسَلَامٍ طِذِلَكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ۝﴾ (ق: ۳۳، ۳۴)

”جو رحمٰن سے، اُسے بن دیکھے ڈرتا تھا، اور اس کی طرف رجوع کرنے والا دل کے

① آخر جه البخاری في الصحيح، برقم: ۶۰۶۹ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

② آخر جه ابن ماجة في السنن برقم: ۲۴۵ ، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: ۵۰۵.

خوفِ الہی سے بینے والے آنسو کی خوبی کا مظہر اور مکمل تصور کر آیا ہے۔ تم لوگ سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہو جاؤ، وہ دن ان کے لیے ہیئت کا ہوگا۔“

تیسرا مقام پر ارشاد فرمایا:

﴿لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَعْمَلُ هُنَّا بِالْغَيْبِ﴾ (المائدہ: ۹۴)

”تاکہ اللہ ظاہر کر دے کہ کون اُس سے بغیر دیکھے ڈرتا ہے۔“

اور سورۃ الملک میں ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ﴾ ۵

(الملک: ۱۲)

”پیش جو لوگ اپنے رب سے غائبانہ ڈرتے ہیں، ان کے لیے مغفرت اور بڑا اجر و ثواب ہے۔“

تہائیوں کی خیلت کا عظیم صد و ثواب جانے کے لیے سورۃ السجدہ کی آیت (۱۶-۱۷) پر خوب غور و خوض کیا جائے، یا اللہ تعالیٰ کی محبت کا ایک عجیب نظارہ و مظاہرہ ہے۔

﴿تَتَجَاهِي جُنُوبَهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَ طَمَعاً زَوَّ

ِمَمَا رَزَقَهُمْ يُنْفِقُونَ ۝ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرْةَ أَعْيُنٍ

جَزَاءً ۝ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۝﴾ (السجدہ: ۱۶، ۱۷)

”رات میں ان کے پہلو بستروں سے الگ رہتے ہیں، اپنے رب کو اس کے عذاب کے ڈر سے اس کی جنت کی لائچ میں پکارتے ہیں، اور ہم نے انہیں جور و زیادی ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ پس کوئی شخص نہیں جانتا کہ اس کے نیک اعمال کے بد لے آنکھوں کی ٹھنڈک پہنچانے والی کون سی نعمتیں چھپا کر رکھی گئی ہیں۔“

واضح ہو کہ راتوں کے اندر ہیروں میں نرم و گرم بستروں سے علیحدہ ہو کر، اللہ رب العزت کے ساتھ راز و نیاز یقیناً ایک سری عمل ہے جو کہ اخلاص کا مظہر اتم ہے، جس پر اللہ تعالیٰ کی محبت

اور پیار کا انداز ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی جزا بھی انہائی مخفی رکھی ہوئی ہے۔ ﴿فَلَا تَعْلَمُ

نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرْآنَةِ أَعْيُنٍ﴾ (السجدہ: ۱۷)

چنانچہ چھپا کر نیکیاں کرنے والوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے آنکھوں کی ٹھنڈک کا کیا پروگرام

مخفی کر کے رکھا ہوا ہے اس کی حقیقت، ماہیت یا کیفیت کا نہ کسی کو علم ہے نہ اندازہ نہ تصور، سیدنا ابو

ہریرہ رض رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے بیان فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

((أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَالًا عَيْنُ رَأَتُ ، وَلَا أُذْنُ سَمِعَتُ

وَلَا حَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ))

تب ہی آگے ارشاد فرمایا: ﴿جَزَاءَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ یعنی یا ان کے اخلاص سے

پر مخفی عمل کی، ہماری محبت پر مخفی جزا ہے جو ان کے عمل کے عین مطابق ہے۔ واضح ہو کہ تہائی کے

اس خوف و خیانت کے ساتھ۔ جس کی اساس قلب انسانی۔ اگر آنکھوں کے آنسو بھی شامل ہو

جائیں تو یہ ایک ایسی عظیم سعادت ہے جس کی عظمت کے دراک کا اندازہ نہیں لگایا جاسکتا۔ یہ تو

انبیاء و مرسیین کی قبل اتباع و انتقال سنت ہے۔ سورہ مریم میں اللہ تعالیٰ نے بہت سے انبیاء کا

ذکر کر کے فرمایا:

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ قَوْمَانُ

حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَ مِنْ ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَ اسْرَاءِ يُلَيْلَ زَوْمَنْ هَدَيْنَا

وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُنَزَّلَى عَلَيْهِمُ آيَتُ الرُّحْمَنِ خَرُّوا سُجَّدًا وَ بُكَيْغًا﴾

(مریم: ۵۸)

”یہی وہ انبیاء ہیں جن پر اللہ نے اپنا خاص انعام کیا تھا، جو آدم کی اولاد اور ان کی

اولاد سے تھے جنہیں ہم نے نوح کے ساتھ کشتی پر سوار کیا تھا، اور جو ابراہیم اور

یعقوب کی اولاد سے تھے، اور وہ ان میں تھے جنہیں ہم نے ہدایت دی تھی اور جنہیں

خوفِ الہی سے بینے والے آنسو

ہم نے چن لیا تھا، جب ان کے سامنے رحمٰن کی آئیوں کی تلاوت ہوتی تھی تو سجدہ کرتے ہوئے اور روتے ہوئے زمین پر گرجاتے تھے۔

اہل علم کی خشیت اور ان کا تقویٰ ان کی کثرتِ بکاء کا آئینہ دار ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخْرُونَ لِلَّادُقَانِ سُجَّدًا ۝ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ۝ وَيَخْرُونَ لِلَّادُقَانِ يَكُونُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ۝﴾ (بنی اسرائیل: ۱۰۷، ۱۰۹)

”بے شک جن لوگوں کو اس سے پہلے علم دیا گیا تھا، جب ان کے سامنے اس کی تلاوت کی جاتی ہے تو وہ ٹھوڑیوں کے بل سجدے میں گرجاتے ہیں اور کہتے ہیں ہمارا رب ہر عیب سے پاک ہے، بے شک ہمارے رب کا وعدہ پورا ہو کر رہتا ہے، اور وہ ٹھوڑیوں کے بل سجدے میں گر کر روتے ہیں، اور قرآن ان کے خشوع کو اور بڑھا دیتا ہے۔“

اسی لیے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں حقیقی خشیت، علماء کرام کا وظیفہ و خاصہ بیان فرمائی ہے، اور ظاہر ہے علماء کرام ہی انبیاء کے وارث ہیں، رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((الْعَلَمَاءُ وَرَتَةُ الْأَنْبِيَاءِ)) ①

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَاءُ ۝﴾ (فاطر: ۲۸)

”بے شک اللہ تعالیٰ سے اس کے بندوں میں سے علماء ہی ڈرتے ہیں۔“

نیز فرمایا:

﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسْلِتِ اللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا

الَّهُ ط﴾ (الأحزاب: ۳۹)

① آخرجه أبو داؤد في سننه، برقم: ۳۶۴۱ وصححه العلامه الألباني

”وَهُنَّا يَأْتِيُونَ مِنْ أَنْوَارٍ  
خُوفُ اللَّهِ سَبَبَ بَيْنَ دَارَتَيْنِ  
وَهُنَّا يَأْتِيُونَ مِنْ أَنْوَارٍ  
سَوَاقِسِيْنَ نَبِيْنَ ڈُرَرِے۔“

امام مسروق جو علماء تابعین میں سے ہیں، فرمایا کرتے تھے:

((كَفَىٰ بِالْمَرْءِ عِلْمًا أَنْ يَخْشَ اللَّهَ)) ①

”کسی شخص کے عالم ہونے کی علامت یہ ہے کہ وہ خشیت اللہ اختیار کیے ہوئے ہو۔“

خلوتوں اور تنہائیوں میں خشیت اللہ سے بہنے والے آنسوؤں کی زبردست فضیلت صحیح بخاری و مسلم کی اس حدیث سے بھی عیاں ہوتی ہے جس میں رسول اللہ ﷺ نے سات قسم کے ان انسانوں کے لیے اللہ تعالیٰ کے سامنے عظیم نعمت کا ذکر کیا، جس سامنے سے لطف اندوڑ ہونے والے انسان کے لیے پچاس ہزار سال کے برابر طویل دن یوں گزر جائے گا جیسے محض ایک نماز کا وقت۔ ان سات انسانوں میں ایک انسان کا ذکر ان الفاظ سے وارد ہے:

((وَرَجُلٌ ذَكَرَ اللَّهَ خَالِيًّا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ)) ②

”وَهُنَّا يَأْتِيُونَ مِنْ أَنْوَارٍ  
خُوفُ اللَّهِ سَبَبَ بَيْنَ دَارَتَيْنِ  
وَهُنَّا يَأْتِيُونَ مِنْ أَنْوَارٍ  
سَوَاقِسِيْنَ نَبِيْنَ ڈُرَرِے۔“

((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَا يَلْجُ النَّارَ رَجُلٌ  
بَكَىٰ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَعُودَ الْبَنُونَ فِي الضَّرَّاعِ، وَلَا يَجْتَمِعُ  
غُبَّارٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَذُخَانٌ جَهَنَّمَ فِي مَنْخَرَىٰ مُسْلِمٍ أَبَدًا)) ③

”ابو ہریرہ رض سے مروی ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کی خشیت سے روئے والا شخص جہنم میں نہیں جا سکتا تا آنکہ ہٹھوں سے نکلنے والا دودھ دو بارہ ہٹھوں

① سنن دارمی، رقم: ۳۲۱۔

② آخرجه البخاری في الصحيح برقم: ۶۸۰۶ و مسلم في الصحيح برقم: ۲۳۸۰

③ رواه أحمد والترمذى وأبو داؤد والحاكم وسنده صحيح، راجع جامع الترمذى، كتاب الجهاد، رقم الحديث: ۱۶۳۲ .

میں داخل ہو جائے، اور کسی مسلمان کی ناک میں اللہ کی راہ میں پکنچنے والا گرد و غبار اور جہنم کا دھواں جمع نہیں ہو سکتا۔<sup>۱</sup>

((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَا مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ يَخْرُجُ مِنْ عَيْنِيهِ دُمُوعٌ ، وَإِنْ كَانَ مِثْلُ رَأْسِ الدُّبَابِ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ، ثُمَّ تُصِيبُ شَيْئًا مِنْ حَرَقَةٍ وَجِهَهُ إِلَّا حَرَمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ))<sup>۲</sup>

”عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس مؤمن بندے کی آنکھوں سے اللہ تعالیٰ خوف سے آنسو ٹکے خواہ وہ لکھی کے سر کے برابر کیوں نہ ہوں تو اللہ تعالیٰ اس پر جہنم کی آگ ہرام فرمادے گا۔“

خشیت الہی، رسول اللہ ﷺ کا اسوہ مبارکہ ہے، بلکہ کائنات میں سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی خشیت آپ ﷺ کو حاصل ہے۔ صحیح بخاری میں اُم المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے ایک طویل حدیث میں رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمان مذکور ہے:

((فَوَاللَّهِ إِنِّي لَا عُلَمَّهُمْ بِاللَّهِ وَأَشَدُّهُمْ لَهُ خُشْيَةً))<sup>۳</sup>

”یعنی اللہ کی قسم! میں سب سے زیادہ اللہ کو جانتے والا، اور سب سے زیادہ اس کا خوف رکھنے والا ہوں۔“

آپ ﷺ کے متعلق صحابہ کرام رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں:

((فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي وَفِي صَدْرِهِ أَزِيرٌ كَأَزِيرِ الْمِرْجَلِ مِنَ الْبُكَاءِ))<sup>۴</sup>

<sup>۱</sup> سنن ابن ماجہ، کتاب الزهد، رقم الحدیث: ۱۹۷.

<sup>۲</sup> صحیح بخاری، کتاب الأدب، رقم الحدیث: ۶۰۱.

<sup>۳</sup> راجح، سنن أبي داؤد، کتاب الصلاة، رقم: ۹۰۴، سنن ترمذی، ابواب الشمائل المحمدیہ، رقم: ۳۲۱.

- ”رسول اللہ ﷺ نماز پڑھتے تو آپ کے سینے سے رونے کی وجہ سے اس طرح آواز نکلتی تھی، جیسے چوہے پر کھلی ہوئی ہندیاں نکلتی ہے۔“
- آپ ﷺ قیام اللیل میں آیات تنویف بار بار دھرا کرتے اور روایا کرتے تھے، عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ایک بار آپ کے کہنے پر سورۃ النساء کی تلاوت کی، جب قیامت کا یہ منظر آیا:
- ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَاءٌ شَهِيدُّا﴾ (النساء: ۴۱)
- ”پس اس وقت کیا حال ہو گا جب ہم ہر امت میں سے ایک گواہ لائیں گے اور آپ کو ان پر گواہ بنائیں۔“
- تو آپ ﷺ کی ہچکیاں بندھ گئیں اور مزید تلاوت سننے کی سکتی ہی نہ رہی۔<sup>۱</sup>
- آپ ﷺ کا فرمان مبارک ہے:
- ((يَا أُمَّةً مُحَمَّدٍ، وَاللَّهِ لَوْ تَعْلَمُوْنَ مَا أَعْلَمُ لَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا وَلَصَحَّكُتمْ قَلِيلًا))<sup>۲</sup>
- ”اے امت محمد ﷺ! جو کچھ میں جانتا ہوں اگر تم جان لو تو تم بہت زیادہ رونے لگو اور بہت کم بنسو۔“
- ایک حدیث میں ہے کہ:
- ((وَمَا تَلَدَّذَتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الْفُرْشَاتِ وَلَخَرَجْتُمْ إِلَى الصُّعَدَاتِ تُجَارِوْدُنَ إِلَى اللَّهِ))<sup>۳</sup>
- ”بسروں کی لذتیں اور نیندیں بھول جاؤ اور گھر والوں کو چھوڑ کر جنگلوں میں جانکلو اور مسلسل آہو بکا کرتے رہو۔“

<sup>۱</sup> صحیح بخاری، کتاب التفسیر، رقم: ۳۵۸۲، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرين، رقم: ۸۰۰.

<sup>۲</sup> صحیح بخاری، کتاب الایمان والندور، رقم: ۶۶۳۱.

<sup>۳</sup> سنن ابن ماجہ، کتاب الزهد، رقم الحدیث: ۴۱۹۰.

خوفِ الہی سے بینے والے آنسو میں مقدمہ

عقبہ بن عامر شیعۃ اللہ علیہ السلام سے رسول اللہ علیہ السلام سے امورِ نجات کا سوال کیا تو آپ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

((أَمْلِكُ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَلَيْسَعَكَ يَيْنُكَ وَابْلُكَ عَلَى خَطِيئَتِكَ)) ①

”یعنی اپنی زبان کو قابو میں رکھ، اور زیادہ تروقت اپنے گھر میں گزار اور اپنے گناہوں پر خوب رو۔“

اللہ تعالیٰ کے لیے یہ آنسو تیری پڑ یا تی اور انہائی قدر و منزلت کے مستحق ہیں، باشرط کہ ان آنسوؤں کا محركِ محض اللہ تعالیٰ کا خوف ہو۔

اللہ تعالیٰ کا خوف پیدا کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کے بیان کردہ وعد و عید کے نصوص پر توجہ دی جائے، نیز اس کی سخت پکڑ، انتقام اور قہر و غلبہ پر غور کیا جائے۔ حسن بصری رحمۃ اللہ فرمایا کرتے تھے: ”اے ابن آدم! کیا تیرے اندر اللہ تعالیٰ سے محاذا آرائی کی طاقت ہے؟ اللہ تعالیٰ کی نافرمانے کرنے والا دراصل اس سے اعلانِ جنگ کر رہا ہے۔“

بعض علماء سلف کا قول ہے: اس ضعیف پر تعجب ہوتا ہے جو اس قوی کی نافرمانی کرے۔ ②

اللہ تعالیٰ کا خوف پیدا کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کی ہمیشہ مراقبت کا یقین ہو اور یہ کہ اللہ تعالیٰ ہر بندے کے تمام ظاہری اور پوشیدہ اعمال سے باخبر ہے، اور کسی لحظہ، کسی بندے کا ظاہر و باطن اس سے مخفی نہیں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَجَوَى ثَلَاثَةٌ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٌ إِلَّا هُوَ

سَادِسُهُمْ وَلَا أَذْنَى مِنْ ذِلِّكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمُ أَيْنَ مَا

كَانُواٰت﴾ (المجادله: ۷)

”جب بھی تین اشخاص آپس میں سرگوشی کرتے ہیں تو وہ چوتھا ان کے ساتھ ہوتا ہے،

اور جب پانچ اشخاص ایسا کرتے ہیں تو وہ چھٹا ان کے ساتھ ہوتا ہے، اور چاہیے اس

① جامع الترمذی، کتاب الزهد، رقم الحدیث: ۶۰۴، سلسلة الأحادیث الصحیحة، رقم: ۸۸۸.

② مجموع رسائل ابن رجب: ۱/۶۴.

سے کم افراد ہوں یا زیادہ، اور جہاں کہیں بھی ہوں، وہ ان کے ساتھ ہوتا ہے۔“

اور سورۃ النساء میں فرمایا:

﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّنُونَ  
مَا لَا يَرْضِي مِنَ الْقَوْلِ طَوَّكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾

(النساء: ۱۰۸)

”وہ لوگوں سے چھپنا چاہتے ہیں، اور اللہ تعالیٰ انہیں چھپاتے، حالانکہ وہ تو ان کے ساتھ ہوتا ہے جب وہ ایسی باتوں کی سرگوشی کرتے ہیں جسے وہ پسند نہیں کرتا، اور اللہ تعالیٰ ان کے کیے کو خوب جانتا ہے۔“

زیرِ نظر کتاب ”خوفِ الٰہی سے بہنے والے آنسو“ اپنے موضوع میں ایک مکمل کتاب ہے جس میں موضوع سے متعلق تقریباً ہر بات تفصیلًا اجھاً مذکور ہے، رقاۃ کے باب میں یہ ایک عظیم اور موثر اضافہ ہے۔ یہ تصنیف لطیف ہمارے دو انتہائی عزیز بھائیوں اور دوستوں کی مخلصانہ مساعی کا نتیجہ ہے، تم ان کی اس عظیم کاوش کو بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، اور ان کے اضافہ علم عمل کے لیے ہمیشہ دعا گور ہتے ہیں۔

ان میں سے ایک محترم بھائی ابو حمزہ عبدالخالق صدیقی حفظہ اللہ ہیں جو منہج سلف صالحین کے نور سے منور، علماء کے محب اور زمرة محدثین کے پیغمبر خادم ہیں۔ حدیث کی نشر و اشاعت کے جذبہ سے سرشار ہیں، اور چونکہ اخلاص و تقویٰ کی دولت سے مالا مال ہیں ﴿ وَذِلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (الحدید: ۲۱) لہذا ان کے دل سے نکلی ہوئی باتیں سیدھا پڑھنے والوں کے دلوں میں داخل ہو جاتی ہیں، فجزء اللہ عنا و عن المسلمين خیر الجزاء دوسرے ہمارے انتہائی قبل احترام ساتھی فضیلۃ الشیخ حامد محمود حفظہ اللہ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے علم و عمل کے رسوخ و اتقان سے نوازا ہے، بڑی لگن، محنت، جانشنازی اور عرق ریزی سے علم اور بالخصوص حدیث رسول ﷺ کی خدمت میں معروف ہیں۔ بہت سی عربی اور اردو کتب کے

مصنف ہیں اور بہت سی کتب زیر طباعت و زیر تالیف ہیں۔ آج کے پر فتن دور میں جنہیں اشتعال بالستہ اور اہتمام بالعلم النافع کی توفیق مل جائے وہ بڑے برگزیدہ لوگ ہیں۔ اور محترم حافظ صاحب کی جملہ جہود مسامی کا محروم دار یہی نکتہ ہے، اللہ تعالیٰ ان پر مزید علم نافع اور عمل صالح کے دروازے کھول دے اور دل کو تقویٰ و اخلاص سے معمور فرمادے۔ وجعله سندًا لخدمة  
الاسلام والمسلمين ، وحفظه ورعاه و سدد خطاه

زیر نظر کتاب اس سے قبل بھی زیور طبع سے آ راستہ ہو چکی ہے، اب بہت سے فوائد و زوائد  
کے ساتھ دوبارہ ہدیہ قارئین کی جاری ہے، ہم نے اسے چیدہ چیدہ مقامات سے پڑھا اور اسے  
انہتائی نافع پایا۔ اللہ تعالیٰ کی خشیت ہی اصل علم ہے، بقول امام مالک رضی اللہ عنہ ((لَيْسَ الْعِلْمُ  
بِكُثْرَةِ الْمَسَائِلِ وَلَكِنَّ الْعِلْمَ خَشْيَةُ اللَّهِ))

اور ان شاء اللہ یہ کتاب اللہ تعالیٰ کے خوف و خشیت میں اضافہ کے تعلق سے انہتائی مدد و  
معاون ثابت ہو گی۔ اللہ تعالیٰ اس کے مؤلفین و جملہ معاونین و مساعدین کو اجر جزیل سے  
نوازے، اور اس کتاب کو ان کی میزان میں حسنات کا ذخیرہ بنادے اور اس کا نفع عام فرمادے۔  
وما ذلک على الله بعزيز . وأصلى وأسلم على نبيه و خليله محمد و  
على آله و صحبه و أهل طاعته أجمعين .

وكتبه

عبداللہ ناصر رحمانی

۶/۸/۲۰۰۷ م



## تقریب

(الشیخ مبشر احمد ربانی حفظہ اللہ)

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَ الْإِنْسَانَ، وَجَعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانًا  
وَشَفَتَيْنِ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الثَّقَلَيْنِ مُحَمَّدٍ ﷺ أَمَّا  
بَعْدُ!

اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کو ان گنت اور لا تعداد نعمتوں سے نوزا ہے۔ اگر کوئی فرد بشران نعمتوں کا احصاء و شمار کرنا چاہے تو اس کی ہمت جواب دے جاتی ہے۔ مالک الملک کی نعمتوں میں سے آنکھ نعمت عظمیٰ ہے، اور اس کی قدرت کا عظیم شاہکار اور الطیف کرشمہ ہے۔ اگرچہ یہ اپنے مدار(Orbet) میں ایک ہلاکا سا حاسہ اور نازک تر حصہ ہے، لیکن صانع مطلق نے اس میں ایسی قوت، حدت، لطافت اور روانی رکھ دی ہے کہ لمحہ بھر میں نظامِ فلکی و ارضی کی بے بہا اشیاء کا نظارہ کر لیتا ہے۔

مالکِ ارض و سماں نے اپنی کمال کاریگری کی طرف انسان کی توجہ مبذول کرتے ہوئے فرمایا:

﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طَبَاقًا ۗ مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ  
تَفْوِيتٍ طَفَّالٌ فَارْجِعِ الْبَصَرَ ۝ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُونِ ۝ ۝ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ  
كَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبِ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَهُوَ حَسِيرٌ﴾ (الملک: ۳، ۴)

”اللہ تعالیٰ ایسی ہستی ہے جس نے تہ بربادہ سات آسمان بنائے، تمِ حُجَّن کی تخلیق میں کسی طرح کی بھی بد نظمی نہ پاؤ گے، پلٹ کر دیکھو، کہیں تمہیں کوئی خلل نظر آتا ہے، بار بار نگاہ دوڑا تو تمہاری نگاہ تھک کرنا مراد پلٹ آئے گی۔“

معلوم ہوا کہ نگاہ، اللہ کی قدرت کا مشاہدہ کرتی ہے، اور اللہ کی کمال کاریگری پر یہ

نہ خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو“ میں تقریباً ایک زندہ و پائندہ دلیل ہے۔ لیکن اگر انسان اس نگاہ سے تھج اور کما حقہ فائدہ نہیں اٹھاتا تو یہ سہم مسموم کا کام دیتی ہے، اور ابیس کے تیروں میں سے ایک تیر کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ اس لیے شرع میں نگاہ کی حفاظت اور اس کی آفات و بلایات سے بچنے پر بڑی تاکید کی گئی ہے۔ زیرِ نظر کتاب ”خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو“ میں اس اہم مسئلہ پر خصوصی توجہ دی گئی ہے۔

صحیح یہ ہے کہ جو شخص فساداتِ قلبی کا مریض ہو جائے، وہ خالقِ حقیقی کو بھول جاتا ہے، اور کئی گمراہیوں اور ضلالتوں کی خاردار وادیوں میں ٹاک ٹویاں مارنے لگتا ہے، اور رقتِ قلبی کے باعث آنکھ سے خشیتِ الہی کے آنسو بہتے ہیں، اور آدمی اپنے گناہوں کی سیاہیاں دھوڈالنے کے لیے رقتِ قلبی سے کام لیتا ہے۔ جو فرد یہ چاہتا ہے کہ اس کا دل نرم ہو، خشیتِ الہی سے لرزائی ہے اور احساسِ ندامت میں اس کی آنکھ سے آنسو بہہ پڑیں اور وہ اپنے مالکِ حقیقی کو راضی کر لے تو وہ اس کتاب کا عمیق نظر وہ مطالعہ کرے، اور انیاء و رسول علیہم السلام اور صحابہ کرام رَبِّنَا لَهُمُ الْأَمْرُ اور اسلاف رَحْمَنُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْلَمُ جمعین کی سیرت طیبہ اور حیاتِ برگزیدہ کو پڑھ کر اپنی عارضی زندگی کو سنوار لے، اور آخرت سیدھی کر لے، کیونکہ قیامتِ والے دن صحیح عقیدہ اور درست عمل ہی نجات کا وسیلہ و ذریعہ ہو گا۔

اس اُخروی زندگی کو سنوارنے کی خاطر محترم المقام ، خادم الحدیث والہ ابو حمزہ عبدالحلاق صدیقی حفظہ اللہ نے اس موضوع پر قلم اٹھایا اور واجب الاحترام ، فاضل ذی شان بھائی حافظ حامد محمود الخضری حفظہ اللہ نے اس میں کچھ جاندار اضافے ، اس کی تحقیق و تحریک کا ان تحک کام کیا اور کتاب کو تحقیق و تعلیق سے چار چاند لگادیے۔ یہ کتاب اس موضوع پر ایک مرجع کی حیثیت رکھتی ہے اور آثار سلف کا ایک گنجینہ، علم و حکمت کا خزینہ، رقتِ قلبی کا دفینہ اور غرض بصر کا شاہ کار نزینہ ہے۔

مبشر احمد ربانی حفظہ اللہ

## مقدمہ مؤلف

اَحْمَدُهُ، وَأَصْلَىْ وَأَسْلَمُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ اَمَّا بَعْدُ !

فَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِن الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿تَرَى أَعْيُّهُمْ تَفِيقُهُمْ مِنَ الدَّمْعِ﴾ (المائدہ: ۸۳)

”تم دیکھتے ہو کہ (حق شناسی کے اثر سے) ان کی آنکھیں آنسو سے تر ہو جاتی ہیں۔“

﴿وَيَخْرُونَ لِلَّادُقَانِ يَتَكُونُونَ وَيَزِيدُهُمْ حُشُوْعًا﴾<sup>السجدۃ</sup>

(بنی اسرائیل: ۱۰۹)

”اور وہ منہ کے بل رو تے ہوئے سجدہ میں گرجاتے ہیں، اور اسے سن کر ان کی عاجزی و خشوع بڑھ جاتا ہے۔“

آنسو (اشک) دراصل وہ پانی ہے جو حالتِ تکلیف یا خوشی میں آنکھوں سے جاری ہو جاتا ہے۔ بندہ مومن کے آبدیدہ ہونے کے لیے کافی ہے، خواہ جنت کے حصول کی ترغیب ہو یا جہنم سے چھکارے کی ترھیب۔

خصوصاً خوف و خشیتِ الٰہی کے نمودانے کے نتیجہ میں آنکھوں سے سیل روایا ہونا ناگزیر ہے بشرطیکہ قلب انسانی میں دھیما پن پایا جاتا ہو۔ دل کی نرمی اور رقت کی پیدائش کے کئی ایک

اسباب ہوا کرتے ہیں:

اوّلاً : نصیحت و موعظت پر کان دھرنा ہے

ثانیاً : انابتِ الہی

ثالثاً : کثرتِ نوافل

رابعاً : دنیا سے بے نیازی

خامساً : کلامِ الہی میں تدبر

سادساً : اپنی لغوشوں پر یاد ہانی، اور ندامت

سابعاً : فکرِ آخرت، اور موت کو بھولنے سے گریز

ثامناً : اللہ رب العزت کا ذر

تاسعاً : ذکر و محبتِ الہی

ان مذکورہ نوعاتوں کا وجود چشم سے پانی کی رونہ بہنے کو مستلزم ہے۔

﴿فَلَيَضْحَكُوا قَلِيلًا وَلَيَبْكُوا كَثِيرًا﴾ (التوبہ: ۸۲)

”وہ لوگ تھوڑا نہیں اور روئیں زیادہ۔“

اس آیت کی تفسیر میں سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا قول نہایت مفید ہے:

((مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَبْكِيَ فَلْيَبْكِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيَتَبَاكِ .))<sup>❶</sup>

”تم میں سے جو رونے کی استطاعت رکھتا ہے، پس اسے (خشیتِ الہی سے) رونا

چاہیے، اور جو رونے کی طاقت نہیں رکھتا تو کم از کم بناؤ یعنی روناروئے یعنی روہا نامنہ

ہی بنالے۔“

اس سے گریز اری اور آنسو بہانے کی تاکید مزید ثابت ہو جاتی ہے، دیارِ غیر میں اقامت کے دوران اتفاقاً ایک سفر میں جو میرے وطن عزیز سے ارسال کردہ آڈیو کیسٹوں کے حصول کے لیے تھا، مجھے ایک خطبہ بنام ”حشر کے دن کا منظر“ از شیخ الحدیث عبداللہ ناصر حماں حفظہ اللہ، سننے کا موقع میسر آیا، اور میرے ہم سفر فرقاء بشمول میرے تمام کی آنکھوں سے اشک کا بہاؤ تھم ہی نہ رہا تھا۔ چونکہ اس بیان میں تاثیر ہی ایسی تھی کہ میرے دیگر ساتھیوں پر بھی اس کے سامنے کا یہ اثر تھا کہ تمام ساتھیوں کی آنکھیں بھرا کیں۔ اس بنا پر میرے گوشہ قلب میں ایک خیال نے انگڑائی لی جو کہ عزم صمیم سے تغیر کرتے ہوئے اب اس کتاب کی صورت میں پیش خدمت ہے۔ اسی وجہ سے ہم نے اس کا نام ”خوفِ الہی سے بننے والے آنسو“ رکھا ہے۔ اور اس میں تمام بحوث و مباحث اسی سے منغلفہ ہیں۔ مزید برآں ہم نے رقتِ قلبی کے اسباب و علل کے ساتھ ساتھ انیاء علیہم السلام اور خاص کر رسول مکرم سیدنا محمد ﷺ کے آنسوؤں کا تذکرہ کیا ہے، اور سلفی منیج کی رو سے اور ذہن انسانی پر دستک دینے والے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے واقعات قلم بند کیے ہیں اور سلف صالحین کے رفت آمیز حالات اور ان کے آبدیدہ ہونے کا سپر قلم و قرطاس کرنے کا مقصد یہ تھا کہ کہیں یہ پہلو تشنہ نہ رہ جائے تاکہ ہمیں اس سلسلہ میں بہترین و عمده قد وہ و نمونہ حاصل ہو جائے۔

آخر میں اس بات کی تذکیرہ ہے کہ ہم شریعت پر عمل پیرا ہو کر دوزخ سے نجات پا کر روزِ محشر حسرت اور بے جا اشک بہائی سے رہائی حاصل کر سکیں۔

مجھے امید و ا Quartz ہے کہ اس کتاب کے ذریعہ ایمان کوتازگی و شادابی ملے گی، اور خوفِ الہی سے لبریز ہونے میں مدد و معاون ثابت ہوگی، از روئے حدیث:

((لَا يَشْكُرُ اللَّهُ مَنْ لَا يَشْكُرُ النَّاسَ .))  
”جو لوگوں کا شکر یہ ادا نہیں کرتا، وہ اللہ کا شکر گز ادا نہیں ہوتا۔“

خوفِ الہی سے بینے والے آنسو میں اپنے معاونین کی قدر دانی نہ کرنا ناسپاسی ہوگی، چونکہ شکرِ الہی اللہ کی نعمت کا اعتراف اس کی حمد و ثناء کے ساتھ ہوتا ہے، جبکہ لوگوں کا شکرِ یہ اللہ کی نعمت و احسان کا اعتراف دعا کے ساتھ ہوتا ہے۔ لہذا میں بارگاہِ الہی میں دست بدعا ہوں کہ کمپوزر، ناشر، خصوصاً مرتب و مخرج حافظ حامد محمود الخضری خطاط اللہ جنہوں نے کتاب میں جاندار اضافے کیے، اس کی تحقیق و تحریک کا ان تھک کام کیا اور کتاب کو ترتیب و تعلیق سے چار چاند لگادیے، اور جملہ معاونین خاص کر جناب ابو موسیٰ منصور احمد حفظہ اللہ اور بھائی محمد رمضان محمدی کی محنت شاقہ حوصلہ افزائی ہے، کتاب کی طباعت ان کے حصہ میں آئی، جب کہ کمپوزنگ بھائی عبدالرؤف نے کی ہے، ان کو دنیا و آخرت میں کامرانی و کامیابی سے نوازے۔

و کتبہ

ابو حمزہ عبدالحالمق صدقی

## آنکھ! ایک زہر یلا تیر

واضح رہے کہ آنکھِ اللہ کی طرف سے نعمتِ عظیمی ہے، جو کہ انسان کو ذاتِ باری تعالیٰ کی قدرت کے کرشموں کا دراک و مشاہدہ کرتی ہے، یا ایک ہلاکا ساحاسہ پل بھر میں انسان کو کائنات کے دل کش مناظر اور نظام فلکی وارضی کی بے شمار اشیاء کا نظارہ کر لیتا ہے، علاوہ ازیں یہ آنکھ صاف مطلق کی کمال خوشنما کاریگری و تخلیق پر زندہ پائندہ دلیل ہے۔ اس کے برعکس انسان اگر اس سے فائدہ حسنہ حاصل نہ کر پائے، تو یہی آنکھِ اہلیں کے تیروں میں سے ایک زہر یلا تیر کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ خبردار! اپنی آنکھ کی بے پناہ حفاظت کیجیے، تا کہ یہ زہر یلا تیر اپنی زہر آلوگی کا اثر آپ کے خانہ قلب میں نہ پہنچا پائے۔

### آنکھ ایک عظیم نعمت ہے:

((الْنِعْمَةُ)) انعام، دولت، رزق، قابلِ قدر شے، آسودگی اور احسان و حسن سلوک کو کہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے ((لَكَ عِنْدِي نِعْمَةٌ لَا تُنْكِرُ)) مجھ پر تمہارا ناقابل فراموش احسان ہے، ((النِّعْمَةُ)) کی جمع ((نَعَمٌ)) اور ((أَنْعَمٌ)) آتی ہے۔ [القاموس الوجید ص: ۵۷۶]

اللہ تعالیٰ نے لوگوں پر بے شمار احسان فرمائے ہیں، اور انہیں لاتعداد نعمتیں عطا کی ہوئی ہیں فرمان باری تعالیٰ ہے۔

**﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا﴾** (النحل: ۱۸)

”اور اگر تم اللہ کی نعمتوں کو گنتا چاہو گے تو نہیں گن سکو گے۔“

اللہ تعالیٰ نے ہم پر اپنی نعمتوں کو تمام کر دیا ہے، چاہے وہ ظاہری ہوں، جیسے اچھی شکل و صورت، اور مناسب اعضائے انسانی، مثلاً کان، آنکھ وغیرہ، اور چاہے وہ باطنی ہوں، جیسے عقل و

ادراک، علم و معرفت اور دیگر بے شمار نعمتوں۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾ (لقمان: ۲۰)

”اور اس نے اپنی ظاہری اور باطنی نعمتوں تم پر تمام کر دی ہیں۔“

الغرض اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی کوئی انتہا نہیں ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَاتَّسُكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا﴾

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ﴾ (ابراهیم: ۳۴)

”اور تم نے اس سے جو کچھ مانگا تمہیں عطا کیا، اور اگر تم اللہ کی نعمتوں کو گناہ کرو گے

تو نہیں گن سکو گے، بے شک انسان بڑا ناٹالم، بڑا ناشکر ہے۔“

انہی نعمتوں میں سے ایک نعمت آنکھ بھی ہے جس کے ذریعہ سے آدمی دنیا کی رنگینیوں کو

دیکھ کر لطف انداز ہوتا ہے، آنکھ نہ ہوتا تو دن بھی رات ہی محسوس ہوتا ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَشَنَا عَلَى أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ فَأَنِّيٌ يُنْصَرُونَ﴾

(یس: ۶۶)

”اور اگر ہم چاہیں تو ان کی جگہوں میں ہی ان کی صورتیں بدل دیں۔ پھر وہ نہ آگے

بڑھ پائیں، اور نہ پیچھے لوٹ سکیں۔“

اللہ تعالیٰ ان نعمتوں کے متعلق اپنے بندوں سے سوال بھی فرمائیں گے کہ انہوں نے ان پر

اپنے خالق و مالک کا شکردا کیا؟ یا نہیں، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَ مِيزَانِ النَّعِيمِ﴾ (التکاثر: ۸)

”پھر تم اس دن نعمتوں کے بارے میں ضرور پوچھ جاؤ گے۔“

مزید کان، آنکھ اور دل کے متعلق ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾

(الإسراء: ۳۶)

”یقیناً کان، آنکھ اور دل ہر ایک کے بارے میں پوچھا جائے گا۔“

مرادِ کہ اللہ تعالیٰ ان اعضاء کو قوتِ گویا میں عطا کرے گا، اور ان سے پوچھے گا کہ ان کے ذریعہ کن کن گناہوں کا رتکاب کیا گیا تھا، تو جس نے دنیا میں ان اعضاء کا حق ادا کیا اور اپنے مالک و خالق کا شکر ادا کیا ہو گا وہ نجات پائے گا، اور جس نے ناشکری کی ہو گی وہ اس کی گرفت میں آجائے گا۔ ایسے لوگ جو کہ اللہ کی نعمتوں کا حق ادا نہیں کرتے، اور اپنے خالق و مالک کا شکر ادا نہیں کرتے ان کا تذکرہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَلَقَدْ ذَرَ أَنَا لِكُلِّهِمْ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ إِهْنَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُنْصِرُونَ إِهْنَا وَلَهُمْ أَذْانٌ لَا يَسْمَعُونَ إِهْنَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ﴾ (الأعراف: ۱۷۹)

”اور ہم نے بہت سے جنوں اور انسانوں کو جہنم کے لیے پیدا کیا ہے، ان کے دل ایسے ہیں جن سے سمجھتے نہیں، اور ان کی آنکھیں ایسی ہیں جن سے دیکھتے نہیں، اور ان کے کان ایسے ہیں جن سے سنتے نہیں، وہ چوپا پاپوں کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی زیادہ گم گشته راہ ہیں، یہی لوگ درحقیقت بے خبر ہیں۔“

لہذا ہر نعمت کا شکر لازم ہے۔ امام ابو حازم سلمہ بن دینار رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”آنکھوں کا شکر یہ ہے کہ اگر تو ان سے کوئی اچھی چیز دیکھے تو اس کا اظہار کرے، اور اگر رُبِی چیز دیکھے تو اس کی پرده پوشی کرے۔“

### ۱- نگاہ پنجی رکھنے کا حکم:

نگاہ کی حفاظت شیطان کی کمر توڑنے اور بنی نوع انسان میں اس کے لائق کو ختم کرنے کا ذریعہ ہوتی ہے، فتنے کی ابتداء فضول نگاہ سے ہوتی ہے، اسی لیے اللہ رب کائنات نے فرمایا:

﴿قُلْ لِلّٰهِ مِنِيْنَ يَعْضُوْا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوْا فُرُوْجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَى لَهُمْ إِنَّ اللّٰهَ حَبِّيرٌ مَا يَصْنَعُوْنَ○ وَقُلْ لِلّٰهِ مِنْتَ يَعْضُضُ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنَّ فُرُوْجَهُنَّ وَلَا يُبَدِّلُنَّ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهُمَا وَلِيَضْرِبُنَّ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جِيُوْرِهِنَّ﴾ (النور: ۳۰، ۳۱)

”اے میرے نبی! آپ ایمان والوں سے کہہ دیجئے کہ اپنی نگاہیں پیچی رکھیں، اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کریں، ایسا کرنا ان کے لیے زیادہ بہتر ہے، بے شک وہ لوگ جو کچھ کرتے ہیں اللہ اس سے پوری طرح باخبر ہے، اور اے میرے نبی! آپ ایمان والی عورتوں سے کہہ دیجئے کہ وہ بھی اپنی نگاہیں پیچی رکھیں، اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کریں، اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں، سوائے اس کے جو ظاہر رہتا ہے، اور اپنے گریبانوں پر اپنی اوڑھنیاں ڈالے رکھیں۔“

حافظ ابن کثیر رض فرماتے ہیں: حکم ہوتا ہے کہ جن چیزوں کا دیکھنا میں نے حرام کر دیا ہے، ان پر نگاہیں نہ ڈالو، حرام چیزوں سے آنکھیں پیچی کرو، اگر بالفرض اچانک نظر پڑ جائے تو بھی دوبارہ یا نظر پھر کرنہ دیکھو۔ (تفیر ابن کثیر: ۶۰۷/۳)

ایک بار رسول اللہ ﷺ نے سیدنا علی رض سے فرمایا: ((يَا عَالِيٌّ! لَا تُتَبِّعِ النَّظَرَةَ النَّظَرَةَ فِيَّنَ لَكَ الْأُولَىٰ، وَلَيَسْتَ لَكَ الْآخِرَةَ)) ①

”اے علی! ایک بار نظر پڑ جانے کے بعد دوسری بار مت دیکھ کیونکہ تیرے لیے پہلی نظر معاف ہے، دوسری نہیں۔“

سیدنا جریر بن عبد اللہ رض فرماتے ہیں: میں نے رسول اللہ ﷺ سے اچانک نظر پڑ جانے کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے مجھے حکم فرمایا: ((أَنْ أَصْرِفَ بَصَرِيْ)) ”کہ

① صحیح سنن ترمذی، کتاب الأدب، باب ماجاء في نظر الفجأة رقم: ۲۷۷۷، مسنند أحمد رقم:

میں اپنی نگاہ فوراً ہٹالوں۔” \*

”سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حجۃ الوداع کے موقع پر رسول کریم ﷺ کے اوٹھی پر سوار تھے، اس وقت آپ ﷺ کے ردیف فضل بن عباس رضی اللہ عنہ تھے جو خوبرو نوجوان تھے، خشم قبیلہ کی ایک خوبصورت عورت آپ ﷺ سے مسائل پوچھنے آئی، آپ ﷺ جواب دے رہے تھے کہ فضل بن عباس رضی اللہ عنہ کو وہ عورت اچھی لگی اور اس کی طرف دیکھنے لگے، رسول مکرم ﷺ نے جب دیکھا کہ فضل اس کی طرف دیکھ رہے ہیں، چنانچہ آپ نے ان کا رخ اپنے ہاتھ سے دوسری طرف موڑ دیا۔“ \*

مزید حضور ﷺ نے فرمایا:

((إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسُ بِالطُّرُقَاتِ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا لَنَا مِنْ مَجَالِسٍ نَبْدُلُ تَحْدِيثَ فِيهَا، فَقَالَ: ”فَإِذَا أَبْيَتُمْ إِلَّا الْمَجْلِسَ فَأَعْطُوْا الطَّرِيقَ حَقَّهُ قَالُوا: وَمَا حَقُّ الطَّرِيقِ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: ”غَضْبُ الْبَصَرِ وَكُفُّ الْأَدَى، وَرَدُّ السَّلَامِ، وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهُمَّ اعْنِنِي عَنِ الْمُنْكَرِ“))

”راستوں پر بیٹھنے سے بچو، لوگوں نے کہما، یا رسول اللہ ﷺ! کام کا ج کے لیے وہ تو ضروری ہے، آپ ﷺ نے فرمایا: اچھا تو راستوں کا حق ادا کرتے رہو، انہوں نے کہا: وہ کیا ہے؟ فرمایا تچی لگاہ رکھنا، کسی کو ایڈا نہ دینا، سلام کا جواب دینا، نیکی کا حکم کرنا اور برائی سے روکنا۔“

❶ صحیح مسلم، کتاب الأدب، باب نظرۃ الفجاءة رقم: ۲۱۵۹، سنن ابو داؤد، کتاب النکاح، باب فيما یؤمر به من غض البصر رقم: ۲۱۴۸، سنن ترمذی، کتاب الأدب، باب مجاهة فی نظرۃ الفجاءة، رقم: ۲۷۷۶.

❷ صحیح بخاری، کتاب الاستئذان، رقم: ۶۲۲۸.

❸ صحیح بخاری، کتاب الاستئذان، باب قول الله تعالى: يأيها الذين آمنوا لا تدخلوا..... رقم: ۶۲۲۹.

## ۲۔ نظر پنجی کیوں؟

اس لیے کہ فتنہ کی ابتداء فضول زگاہ سے ہوتی ہے، اور اسلام کا مقصد پاک و صاف معاشرہ ہے، نیز طبیعت کو کشور تہذیب سے مزین کرنا بھی اسلام کا اہم مقصد ہے، تاکہ مرد کی مردائی اور عورت کی نسوانیت کو انسانیت اور اسلام کے اہم مقاصد کے لیے استعمال کیا جائے۔

رسول کائنات ﷺ نے فرمایا:

((الْمَرْأَةُ عَوْرَةٌ، فَإِذَا خَرَجَتْ إِسْتَشْرِفَهَا الشَّيْطَانُ .)) ①

”عورت پر دہ ہے، پس جب وہ گھر سے نکلتی ہے تو اس کو شیطان جھاگلتا ہے۔“

پس زگاہ کو پنجی رکھو، اسی میں عافیت ہے۔

## ۳۔ آنکھ کا زنا:

سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((الْعَيْنَانِ تَرْنِيَانِ، وَالْيَدَانِ تَرْنِيَانِ، وَالرِّجْلَانِ تَرْنِيَانِ، وَالْفَرْجُ يَرْنِيَ)) ②

”دونوں آنکھیں زنا کرتی ہیں، دونوں ہاتھ زنا کرتے ہیں، دونوں پاؤں زنا کرتے ہیں اور انسان کی شرمگاہ بھی زنا کرتی ہے۔“

مزید برآں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((كُتُبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَصِيبٌ مِّنَ الزِّنَا، مُدْرِكٌ ذَلِكَ لَامَحَالَةً،

فَالْعَيْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظَرُ)) ③

① سنن ترمذی، ابواب الرضاخ، باب استشراف الشیطان المرأة إذا خرجت، رقم: ۱۱۷۳۔ ابن خزیمہ نے اسے صحیح کہا ہے۔ رقم: ۱۶۸۵۔

② مسنند احمد: ۴۱۲/۱، مسنند أبي يعلى، رقم: ۵۳۶۴۔ صحيح الجامع الصغیر رقم: ۴۱۵۰۔

③ صحیح مسلم، کتاب القدر، باب قدر على ابی آدم حظه من الزنا وغیره، رقم: ۶۷۵۳۔

”ابن آدم پر اس کے زنا کا حصہ لکھ دیا جاتا ہے، جسے وہ لازمی پہنچے گا، پس آنکھوں کا

زناظر بازی ہے۔“

نظر یعنی رکھنا شرمگاہ کی حفاظت کے لیے مقدم ہے، کیونکہ اکثر حادثات نظر ہی کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ عرب شاعر کا کہنا ہے:

نَظَرَةٌ ، فَبِتِسَامَةٌ ، فَسَلَامٌ فَكَلامٌ ، فَوَعْدٌ ، فَلِقاءُ

”پہلے نظر بازی، پھر مسکراہٹ، پھر سلام، پھر کلام، پھر وعدہ اور پھر ملاقات“

بلکہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ: ((فالنَّظُرُ بِرِيدُ الِّزِّنَا . )) ①

”نظر زنا کا مرسلہ ہے۔“

ایک داش و رکا مقولہ ہے کہ: ”نظر دیکھنے سے سیر نہیں ہوتی۔“ ②

غیر محروم کو دیکھ لینے سے دل چاہے کتنا ہی باعفت ہو، اس کا اس عورت کے حسن اور خواہش میں جگڑا جانا لازمی ہے، کسی نے خوب کہا ہے:

آنکھیں صلاح کار ہیں جوشِ شباب کی  
دو کٹنیاں ہیں، یہ دلِ خانہ خراب کی

حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”دین کی حفاظت چار چیزوں میں ہے: نظر دل، گفتگو اور پاؤں سے آمد و رفت کا خیال رکھنا۔“ ③

۲۔ نظر کی خرابی، دل کی خرابی ہے:

گھر بچانا ہو تو دروازے پر پھرہ دیجیے  
دل بچانا ہو تو نظریں بچاتے جائیے

① اضواء البيان.

② مخزن اخلاق.

③ الحواب الكافی، ص: ۱۱۷.

بعض مسلم ماہرین نفسیات کا کہنا ہے:

”آنکھوں سے دل تک کا ایک راستہ ہے، جب آنکھ خراب اور فاسد ہو جاتی ہے تو دل خراب اور فاسد ہو جاتا ہے، پھر جس طرح کوڑا چھیننے کی جگہ نجاست اور گندگی کا مقام بن جاتی ہے اس طرح آنکھ کے فاسد مناظر کو دل تک پہنچانے کی وجہ سے دل گندگی کا مقام بن جاتا ہے، اور جہاں گندگی ہو وہاں معرفتِ الہی، محبتِ الہی اور انابتِ الہی کا سرور حاصل کرنے کا کوئی موقع نہیں ہوتا۔“ ①

#### ۵۔ نظر کی حفاظت کیسے؟

شرمگاہ کی حفاظت کا بہترین طریقہ غصِ بصر ہے، اب سوال یہ ہے کہ نظر کس طرح پنجی رکھی جائے، اور نظر کی حفاظت کیسے کی جائے؟ اس سلسلے میں کتاب و سنت نے کئی ایک مداری اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔ اُن میں سے چند کا بیان ذیل کی سطور میں آرہا ہے۔

☆.....نظر کو پھیر لینا

بلا ارادہ اچانک نظر پڑ جائے تو اس میں کوئی حرخ نہیں، اور نہ ہی انسان اس کا مکلف ہے، لیکن بعد میں نظر کو پھیر لیا جائے۔ چنانچہ سیدنا جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سوال کیا کہ:

”اگر اچانک نظر پڑ جائے تو کیا کرو؟“

تو آپ ﷺ نے مجھے حکم دیا:

”((آنَ أَصْرِفَ بَصَرِيًّا))“ ②

”(اچانک نظر پڑ جائے) تو میں نظر پھیر لوں۔“

☆.....نکاح کرنا

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

① ترکیۃ النفوس، ص: ۲۸۔ ② صحیح مسلم، کتاب الأدب، باب نظر الفحّاجة، رقم: ۵۶۴۴۔

((يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ! مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلِيَتَرَوْجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ وَأَحْصَنُ لِلْفَرَجِ))

”اے نوجوانوں کی جماعت! تم میں سے جو استطاعت رکھے وہ نکاح کرے،  
کیونکہ نکاح آنکھوں کو نیچا کر دیتا ہے، اور شرمگاہ کی حفاظت کرتا ہے۔“

☆.....روزے رکھنا

مذکور حدیث کے لفظ اس پر واضح نص کی سی حیثیت رکھتے ہیں، پیارے پیغمبر ﷺ نے  
ارشاد فرمایا:

((وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءُ))  
”اور جو شخص خرچ کی طاقت نہ رکھے تو وہ روزے رکھے، کیونکہ روزہ اس کی خواہش  
نفس ختم کر دے گا۔“

☆.....خوفِ الہی

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿يَعْلَمُ خَآيْنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُنْخِفُ الصُّدُوْرُ﴾ (المؤمن: ۱۹)

”وہ آنکھوں کی خیانت اور دلوں کے بھیروں کو خوب جانتا ہے۔“

مذکورہ بالا آیت کریمہ میں اللہ عزوجل نے خبر دی ہے کہ اس کا علم تمام قسم کی اشیاء کو محیط ہے،  
کوئی بھی چیز اس سے چھپی ہوئی نہیں ہے، وہ آنکھوں کی خیانت اور دلوں کے بھیروں کو خوب  
جا ملتا ہے، تاکہ لوگ نظر بازی کے ذریعے اس کی نافرمانی سے بچیں، اور تقویٰ اور عمل صالح کی راہ  
اختیار کریں۔

”خیانت نظر“ کی تفسیر کرتے ہوئے سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ آدمی کسی  
کے گھر میں جائے، وہاں کوئی خوبصورت عورت ہو جسے لوگوں سے نظر بچا کر دیکھنے کی کوشش کرے

اور جب لوگوں کو اپنی طرف متوجہ پائے تو نظر پیچی کر لے، لیکن اسے یاد رہے کہ اللہ اس کے دل کا

حال خوب جانتا ہے۔<sup>❶</sup>

یہ تصور (کہ اللہ دل کا حال خوب جانتا ہے) انسان میں اللہ کا ڈر پیدا کرتا ہے، اور انسان کے اندر خوفِ الہی آجائے تو نظریں جھک جاتی ہیں۔

☆..... اجنبی عورت سے سوال پر دے کے پیچھے سے کرنا  
اگر اجنبی عورت سے کوئی چیز مانگنے کی ضرورت پیش آجائے تو پر دے کے پیچھے سے سوال

کرنا چاہیے۔ اللہ حکیم و بصیر نے ارشاد فرمایا ہے:

﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَنَّا عَمَّا فَسَأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذُلِّكُمْ أَظَاهَرُ  
لِقْلُوِيْكُمْ وَقُلُوِيْهِنَّ﴾ (الأحزاب: ۵۳)

”اور جب تم ان (امہات المؤمنین) سے کوئی سامان مانگو تو پر دے کی اوٹ سے

مانگو، ایسا کرنے سے تمہارے اور ان کے دل زیادہ پاکیزہ رہیں گے۔“

اس آیت کریمہ میں ”صحابہ کرام رضی اللہ عنہم“ کو یہ ادب سکھایا گیا ہے کہ امہات المؤمنین سے اگر کوئی چیز مانگنی ہو تو بے دھڑک ان کے سامنے نہ چلے جائیں، ان کے ساتھ ادب و احترام کا تقاضا یہ ہے کہ دروازے کے اوٹ سے اور پر دے کے پیچھے سے کوئی چیز مانگی جائے، تاکہ ان کی بے پر دگی نہ ہو جائے، اور اس کا فائدہ یہ بتایا کہ اس سے تمہارے اور امہات المؤمنین کے دلوں کی پاکی محفوظ رہے گی، اور شیطان کو ذہن میں بُرے خیالات پیدا کرنے کا موقع نہیں ملے گا۔<sup>❷</sup>

☆..... استیز ان: (اجازت طلب کرنا)

نظر بازی سے بچنے کے لیے اسلام نے اجازت طلب کرنے کا حکم فرمادیا۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا

<sup>❶</sup> تفسیر ابن کثیر: ۵۱۹/۴، طبع مکتبہ قدوسیہ، لاہور <sup>❷</sup> تفسیر الرحمن، ص: ۱۱۹۷۔

وَتُسْلِمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿٥٠﴾

(النور: ۵۰)

”اے ایمان والو! اپنے گھروں کے سوا دوسرے گھروں میں نہ داخل ہو، یہاں تک کہ اطمینان حاصل کرو، اور ان گھروں کو سلام کرو، ایسا کرنا تمہارے لیے زیادہ بہتر ہے، تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔“

”کیونکہ بعض اوقات آدمی اپنے گھر میں ایسی حالت میں ہوتا ہے وہ نہیں چاہتا کہ کوئی دوسرا اس حال میں اسے دیکھے! اب اگر کوئی شخص بغیر اجازت اس کے گھر میں چلا جائے تو کوئی قسم کی اخلاقی اور سماجی یماریاں جنم لے سکتی ہیں، اس لیے اللہ تعالیٰ نے ان تمام خرابیوں کا سد باب کرنے کے لیے کسی کے گھر میں بغیر اجازت داخل ہونے کو منوع قرار دیا ہے۔

اگر کوئی مسلمان اپنے کسی مسلمان بھائی کے گھر میں داخل ہوتا ہے، تو اسے چاہیے کہ اسلام علیکم کہے اور داخل ہونے کی اجازت مانگے، اور ایسا تین بار کرے، اگر اجازت مل جائے تو داخل ہو، ورنہ واپس چلا جائے۔

آیت کریمہ میں ﴿ حَتَّىٰ تَسْتَأْسُوا ﴾ کا الفاظ آیا ہے جس کا معنی اجازت لینا ہے، اور اس میں اس طرف بھی اشارہ ہے کہ اجازت لے کر داخل ہونا منوس انسان کی خصوصیت ہے، اور بغیر اجازت کے داخل ہونا وحشی جانور کا کام ہے کہ وہ کسی بھی گھر میں بغیر اجازت داخل ہو جاتا ہے۔<sup>①</sup>

اور اگر کوئی شخص بلا اجازت کسی کے گھر میں جھانک بھی تو گھروں کو یقین حاصل ہے کہ وہ اس کی آنکھ پھوڑ دالیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((مَنِ اطَّلَعَ فِيْ بَيْتٍ قَوْمٍ بِغَيْرِ اِذْنِهِمْ، فَقَدْ حَلَّ لَهُمْ آنَّ يَفْقَوُ اَعْيَنَهُ))<sup>②</sup>

① تيسیر الرحمن، ص: ۱۰۰.

② صحيح مسلم، كتاب الأدب، باب تحريم النظر في بيت غير، رقم: ۵۶۴۲.

”جو شخص کسی کے گھر میں ان کی اجازت کے بغیر جھانکنے تو ان گھروالوں کے لیے  
جاائز ہے کہ وہ اس شخص کی آنکھ پھوڑ دیں۔“

☆..... فخش اور عریاں تصویریں نہ دیکھنے سے اجتناب:

نظر بازی سے بڑے بڑے فتنے اور اس کے برے نتائج نکلتے ہیں۔ آج کے اس پُرفیشن  
دور میں زیب و زینت، نمائش کا رجحان، عریانی و فحاشی پورے عروج پر ہے، عورتوں کا گھروں سے  
باہر انتہائی تنگ و چست لباس پہن کر نکلنا، فتنے سے خالی نہیں ہے، نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

((رَبَّ كَاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الْآخِرَةِ))

”کتنی ہی عورتیں لباس تو پہننے ہوئے ہوں گی لیکن وہ ننگی ہوں گی۔“

اور غیر قوموں کی مشاہدہ کرتے ہوئے گھروں سے باہر آنا۔ برائیگیختہ جذبات اور فضول و  
بے جا بنا و سنگھار اور نیم عریاں بدن وغیرہ کا نتیجہ ایک ہی ہوتا ہے، حیوانی جذبات کا بھڑکنا، اور اگر  
شیطانی شہوت کو تسلیم مہیا نہ کی جائے۔ تو پھر اعصاب اور ارادے بے لگام ہو جاتے ہیں، اور  
خطرناک اور گندی جنسی و جلدی بیماریاں لگ جاتی ہیں۔ شہوت کو تسلیم نہ پہنچانے یا حرام طریقہ  
سے شہوت رانی کرنے کا نتیجہ ہنی امراض بھی ہو سکتے ہیں۔ جذبات کو بھڑکانے والی اشیاء میں  
سے سرفہrst نگاہ ہے، پھر اشارات، مسکراہیں، کھلیل کوڈ، رومانوی مکالمات کے نتیجے میں بہنے  
والے آنسو بھی جذبات کو دو آتشہ کرنے میں اہم کردار ادا کرتے ہیں، بہر حال جذبات کو تقابل  
میں رکھنے اور فطرت سلیمہ کے تابع بنانے کا واحد ذریعہ یہی ہے کہ شہوانی جذبات کو برائیگیختہ  
کرنے والی تمام اشیاء کو ختم کر دیا جائے۔ تب ہی جذبات کنٹرول ہوں گے۔ یہی وہ اسلامی منع  
ہے، جس پر چل کر انسان کامیاب ترین زندگی بسر کر سکتا ہے۔ نیز طبیعت کو کشور تہذیب سے  
مزین کرنا بھی اسلام کا اہم مقصد ہے۔ تاکہ مرد کی مردانگی اور عورت کی نسوانیت کو انسانیت اور  
اسلام کے اہم مقاصد کے لیے استعمال کیا جاسکے۔ ہر وقت گوشت و خون کے لوگھروں کو آگے

پچھے کرنے میں مشغول رہنا انسانیت کی تذلیل، قرآن و سنت کی توہین اور موروٹی خباثت کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔<sup>۱</sup>

اسی لیے سلف صالحین کے متعلق آتا ہے کہ:

”سلف فضول دیکھنے کو بھی حرام سمجھتے تھے۔“<sup>۲</sup>

رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((لَا يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ، وَلَا الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمَرْأَةِ، وَلَا يُفْضِي الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ، وَلَا تُفْضِي الْمَرْأَةُ إِلَى الْمَرْأَةِ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ))<sup>۳</sup>

”کوئی مرد کو اور کوئی عورت کسی عورت کو برہنہ نہ دیکھے، اور نہ کوئی مرد کسی دوسرے مرد کے ساتھ ایک کپڑے میں لیئے، اور نہ کوئی عورت کسی دوسری عورت کے ساتھ ایک کپڑے میں لیئے۔“<sup>۴</sup>

☆.....اپنے آپ کو برہنہ دیکھنے سے نظر بچانا

رسول اللہ ﷺ نے سیدنا حکیم رضی اللہ عنہ بن معاویہ سے فرمایا:

((إِحْفَظْ عَوْرَتَكَ إِلَامِنْ زَوْجِكَ أَوْمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ، قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ الْقَوْمُ بِعُصُبِهِمْ فِي بَعْضٍ؟ قَالَ: إِنْ اسْتَطَعْتَ أَنْ لَا تُرِيهَا أَحَدًا فَلَا تُرِيهَا“ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَإِنْ كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًّا؟ قَالَ ”فَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ يَسْتَحِي مِنْ النَّاسِ“))<sup>۵</sup>

<sup>۱</sup> تفسیر فی ظلال القرآن: ۲۰۱۲ / ۴.

<sup>۲</sup> مدارج السالکین: ۱۳۳، کتاب الزهد لللامام احمد، ص: ۲۵۵.

<sup>۳</sup> صحيح مسلم، کتاب الطهارة، باب تحريم النظر إلى العورات، رقم: ۷۶۸.

<sup>۴</sup> صحيح سنن ترمذی، ابواب الاستئذان والآداب، باب ما جاء في حفظ العورة، رقم: ۲۷۶۹۔

سنن ابن ماجہ، کتاب النکاح، باب التستر عدد الجماع، رقم: ۱۹۲۰۔

”اپنے ستر کو پنی بیوی اور لوٹدی کے سوا ہر ایک سے محفوظ رکھو: (حکیم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں) میں نے کہا: جب قوم کے بعض آدمی بعض کے پاس ہوں تو؟ آپ ﷺ نے فرمایا: اگر تم میں سے یہ طاقت ہے کہ کسی کونہ دکھاؤ تو نہ دکھاؤ، فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اے اللہ کے پاک پیغمبر! اگر ہم میں سے کوئی بالکل تہائی میں ہو تو..... فرمایا: پس اللہ تعالیٰ سب لوگوں سے زیادہ اس کا حقدار ہے کہ اس سے حیا کی جائے۔“

## ۶۔ نظر پنجی رکھنا ایک عبادت ہے:

مذکورہ احکامات کی روشنی میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ نظر پنجی رکھنا ایک عبادت ہے اور یہ بھی معلوم ہے کہ ہر نیکی اور عبادت پر اللہ تعالیٰ وہ نیکیوں کا اجر عطا فرماتا ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿مَنْ جَاءَ بِالْحُسْنَةِ فَلَهُ عَشْرًا مِّثْلَهَا﴾ (الانعام: ۱۶۰)

”جو شخص نیکی کرے گا تو اسے اس کا دس گناہ ملے گا۔“

بہر کیف جو شخص اپنی نظر کی حفاظت کرنے میں کامیاب ہو گیا اسے رسول اللہ ﷺ نے درج ذیل چند خوبخبریاں دیں ہیں:

☆..... نظر پنجی رکھنے سے جہنم کی آگ سے نجات مل جاتی ہے

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((لَا يَلِجُ النَّارَ أَحَدٌ بَكُى مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَتَّى يَعُودَ الْبَيْنُ فِي الضَّرَعِ ، وَلَا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَيْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَدُخَانٌ جَهَنَّمَ فِي مُنْخَرِيِّ مُسْلِمٍ أَبَدًا)) ①

”اللہ کے ڈر سے رونے والی آنکھ جہنم میں نہیں جائے گی تا آنکہ دھویا ہوادودھ

❶ صحیح سنن ترمذی، کتاب فضائل الجہاد، باب ماجاء فی فضل الغبار فی سبیل اللہ، رقم: ۱۶۳۳۔ سنن ابن ماجہ، کتاب الجہاد، باب الخروج فی التفیر، رقم: ۲۷۷۴۔ مستدرک حاکم، رقم:

تھنوں میں واپس ہو جائے، اور نہ ہی کبھی مسلمان کے تھنوں میں فی سبیل اللہ غبار

پڑنے والا اور جہنم کا دھواں اکٹھے ہو سکتے ہیں۔“

ایک اور مقام پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((شَلَّةٌ لَا تَرِى أَعْيُنُهُمُ النَّارُ، عَيْنٌ حَرَستٌ فِي سَيِّلِ اللَّهِ ،

وَعَيْنٌ بَكْتٌ مِنْ خَحْشِيَّةِ اللَّهِ وَعَيْنٌ كَفَتٌ عَنْ مَحَارِمِ اللَّهِ .)) ①

”تین قسم کی آنکھوں کو جہنم کی آگ نہیں چھوئے گی:(ایک) وہ آنکھ جو اللہ کی راہ

میں پھرہ دیتی ہے، (دوسرے) وہ آنکھ جو اللہ کے ڈر سے روپڑتی ہے، اور

(تیسرا) اور وہ آنکھ جو اللہ کی حرام کرده اشیاء (کو دیکھنے سے) رُک جاتی ہے۔“

☆.....نظر جھکا کر رکھنے والے کے لیے جنت کی ضمانت

رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((اَضْمَنُوا لِي سِنًا مِنْ اَنْفُسِكُمْ اَضْمَنْ لَكُمُ الْجَنَّةَ، اُصْدِقُوا إِذَا

حَدَّثْتُمْ، وَأَوْفُوا إِذَا وَعَدْتُمْ، وَأَدْوِ إِذَا وُتْمِسْتُمْ، وَاحْفَظُوا

فُرُوجَكُمْ وَعَضُوَّا بَصَارَكُمْ، وَكُفُوا أَيْدِيكُمْ .)) ②

”تم مجھے چھ چیزوں کی ضمانت دے دو، میں تمہیں جنت کی ضمانت دے دیتا

ہوں۔“ (۱) جب بات کرو تو بچ بولو۔ (۲) جب وعدہ کرو تو پورا کرو۔ (۳)

جب تمہارے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت نہ کرو، (۴) اور اپنی

شر مگاہوں کی حفاظت کرو۔ (۵) نگاہیں بچی رکھو، (۶) اور اپنے ہاتھوں کو

(ظلم سے) روکو۔“

☆.....نگاہ بچی رکھنا عرش الہی کا سایہ ملنے کا باعث ہے

محشر میں جب اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور چیز کا سایہ نہیں ہوگا، اس دن اللہ تعالیٰ سات

❶ صحیح الترغیب والترہیب، رقم: ۳۳۲۶۔

❷ مسند احمد رقم: ۲۲۷۵۷، ابن حبان نے اسے صحیح کہا ہے۔ رقم: ۲۷۱۔

فتم کے لوگوں کو اپنے عرشِ عظیم تلے سایہ عطا فرمائیں گے، جن میں سے ایک شخص وہ بھی ہے جسے کسی حسین اور مالدار عورت نے گناہ کی طرف بلا�ا، لیکن اس نے کہا (إنِي أَخَافُ اللَّهَ) میں اللہ سے ڈرتا ہوں۔ ①

### ☆.....نظر جھکانا قبولیت دعا کا باعث ہے

رسول اللہ ﷺ نے گزشتہ دور میں گزرے ہوئے تین مسلمان افراد کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ ”وَكَبَّهُنْ جَنَّلُ مِنْ جَارٍ هُنَّ تَحَقَّكَ بَارِشُ نَّأَلِيَا، وَهُنَّ غَارِ مِنْ جَوْهَرٍ كَرِبَّهُنْ گَنَّهُنَّ، غَارَ كَمِنْهُ پَرَأَيْكَ بَرَّا پَقْهَرَآ گَرَ اور اس کا دروازہ بند ہو گیا۔ وَهُنَّ آپِسِ مِنْ كَهْنَهُنَّ لَكَهُ كَوَنَيْ أَيْكَ عَمَلَ سُوچُو جَوْتَمَ نَّمَحْضَ اللَّهِ كَرِبَّهُنَّ رَضَاَكَ لَيَّ كَيَا ہو، چنانچہ ایک نے کہا: يَا اللَّهُ! میرے والدین بوڑھے تھے، میرے چھوٹے چھوٹے بچے بھی تھے، میں کبریاں چرا یا کرتا تھا، شام کو گھر لوٹتا، دودھ دوھتا تو پہلے والدین کو پلاتا اور پھر اپنے بچوں کو، ایک رات میرے آنے تک وہ سوچ کے تھے، میں نے انہیں بیدار کرنا پسند نہ کیا، اور سرہانے کھڑا ہو گیا، اور ان کو دودھ پلانے سے پہلے بچوں کو پلانا پسند نہ کیا، حالانکہ بچے پینے کے لیے ضرور تر ہے، حتیٰ کہ صحیح ہو گئی، یا اللہ! تو جانتا ہے اگر یہ کامِ محض تیری رضا کے لیے میں نے کیا تھا تو اس پتھر کو ہٹا دے تاکہ ہم آسمان دیکھ سکیں، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے پتھر کا ایک حصہ ہٹا دیا، لیکن ابھی وہ نکل نہیں سکتے تھے۔

دوسرے نے کہا: يَا اللَّهُ! میری ایک چچا ادھی، مجھے اس سے اتنی محبت تھی جتنی کوئی بھی مرد کسی عورت سے کر سکتا ہے، میں نے اس سے اپنی خواہش کا اظہار کیا، اس نے اس وقت تک کے لیے انکار کر دیا جب کہ سود بینار نہ دوں، میں نے سود بینار جمع کر لیے اور اس کے پاس پہنچا، جب میں اس سے اپنی خواہش پوری کرنے لگا، تو اس نے کہا: اے اللہ کے بندے! اللہ سے ڈر

① صحيح بخارى كتاب الأذان، رقم: ٦٦٠. صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إخفاء الصدق،

. ۲۳۸۰

اور لگی ہوئی مہر نہ توڑ، پس میں واپس چلا آیا، اے اللہ! اگر یہ کام میں نے محض تیری رضا کے لیے کیا تھا، تو تو ہماری مشکل آسان کر دے، چنانچہ پتھر کچھ اور ہٹ گیا، لیکن ابھی بھی وہ نکل نہیں سکتے تھے۔

تیر سے نے کہا: اے اللہ! میں نے ایک مزدور کو کام پر لگایا اور طے کیا کہ تمہیں فرق (تقریباً سوا چھوٹے کلوگرام) ① چاول دوں گا، کام ختم ہوا، اس نے مزدوری مانگی، میں نے اسے دے دی، وہ مزدوری کم سمجھ کر لیے بغیر چلا گیا۔ میں ان چاولوں سے کاشتکاری کرتا رہا، اور اس کی آمدنی سے ایک گائے خریدی اور ایک چروہا کھلیا۔ متوں بعد وہ شخص آیا، اور کہنے لگا: اللہ سے ڈر، اور ظلم نہ کر اور میری مزدوری ادا کر دے۔ میں نے کہا: یہ گائے میں اور چروہ سب تیرا مال ہے، لے جا۔ اس نے کہا ”مذاق نہ کر“، میں نے کہا میں مذاق نہیں کرتا بلکہ یہ سب تیرا مال ہے، چنانچہ وہ شخص لے کر چلا گیا۔ اے اللہ! اگر میں نے محض تیری رضا کے لیے یہ کیا تھا تو راستہ کھول دے، اللہ نے پتھر ہٹا دیا اور وہ وہاں سے نکل آئے۔ ②

☆.....مزید فوائد ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کی نظر میں

حافظ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”الجواب الکافی“ میں نگاہ پنجی رکھنے کے دس فوائد بیان کیے ہیں، جن کا خلاصہ یہ ہے کہ ایسا کرنے میں اللہ تعالیٰ کے فرمان کی اطاعت ہے، زہر آسود تیر کا اشد دل تک نہیں پہنچتا، اللہ تعالیٰ سے انس و محبت بڑھتی ہے، دل کو قوت و فرحت حاصل ہوتی ہے، دل کو نور حاصل ہوتا ہے، مومن کی عقل و فراست بڑھتی ہے، دل کو ثبات و شجاعت حاصل ہوتی ہے، دل تک شیطان کے پہنچنے کا راستہ بند ہو جاتا ہے، دل مطمئن ہو کر مفید اور کار آمد با تین سوچتا ہے۔ نظر اور دل کا بڑا قربی تعلق ہے، اور دونوں کے درمیان کا راستہ بہت ہی مختصر ہے، دل کی اچھائی یا خرابی کا دار و مدار نظر کی اچھائی یا خرابی پر ہے، جب نظر خراب ہوتی ہے تو دل

① دیکھئے: اسلامی اوزان، ص: ۶۲، از فاروق اصغر صارم رحمۃ اللہ علیہ۔

② صحیح بخاری، کتاب الأنبياء، باب حدیث الغار، رقم: ۳۴۶۵۔ صحیح مسلم، کتاب الرفاق، باب قصہ أصحاب الغار الثلاثة والتوكل بصالح الأعمال، رقم: ۲۷۴۳۔

خراب ہو جاتا ہے، اس میں نجاستیں اور گندگیاں جمع ہو جاتی ہیں۔ اور اللہ کی معرفت و محبت کے لیے اس میں گنجائش باقی نہیں رہتی ہے۔

#### ۷۔ نظر کی حفاظت کے لیے مسنون وظیفہ:

سیدنا شکل بن حمید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی ﷺ! مجھے کوئی ایسے کلماتِ دعا سکھایئے جن کے ذریعے میں اللہ کی پناہ حاصل کر سکوں، آپ ﷺ نے میرا ہاتھ پکڑا اور فرمایا، کہو:

((اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ سَمْعٍ، وَمِنْ شَرِّ بَصَرٍ، وَمِنْ شَرِّ لِسَانٍ، وَمِنْ شَرِّ قَلْبٍ، وَمِنْ شَرِّ مَنْيٍّ۔)) ①

”اے اللہ! میں اپنی سماعت، اپنی بصارت، اپنی زبان، اپنے دل اور اپنی شرمگاہ کے شر سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔“



❶ صحیح ابو داؤد، کتاب الصلاة، باب الإستعاذه، ح: ۱۵۵۱۔ سنن نسائی، کتاب الإستعاذه، باب الإستعاذه من شرا لسمع والبصر، ح: ۵۴۴۶۔ مسند احمد، رقم: ۱۵۵۴۱۔

## گریے زاری کرنا

آنودراصل وہ پانی ہے کہ بوجہ خوشی یا تکلیف دل کے نرم ہو جانے پر تو آنکھوں سے جاری ہو جاتا ہے، مسلمان کے آبدیدہ ہونے کے لیے کافی ہے، خواہ جنت کے حصول کی ترغیب ہو یا جہنم سے چھٹکارے کی ترغیب، خصوصاً خوف و خشیت الہی کے نمودارے کے نتیجے میں آنکھوں سے سیل روائ ہونا ناگزیر ہے، بشرطیکہ قلب انسانی میں دھمکا پن پایا جاتا ہو، اور دل کی نرمی کے اسباب مختلف ہیں، اسی بناء پر گریہ کی اقسام بھی مختلف ہوئیں، چنانچہ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے آنسو بہانے اور رونے کی مختلف دس اقسام بیان کی ہیں:

### ۱۔ گریے زاری کی اقسام:

☆ رحم دلی اور تسلی و شفی دینے کی وجہ سے رونا۔

☆ محبت اور شوق میں رونا۔

☆ خوشی اور مسرت سے رونا۔

☆ پریشانی اور بے تابی (ناقابل برداشت درد کی وجہ) سے رونا۔

☆ غم کی وجہ سے رونا۔

☆ پست ہمتی اور کمزوری کی وجہ سے رونا۔

☆ نفاق کا رونا (اس حالت میں آنکھوں میں آنسو اور دل میں سختی پائی جاتی ہے)

☆ معاوضہ لے کر رونا (اکثر مرگ والے گھروں میں بعض عورتیں معاوضہ لے کر فضا کو نگین بناتی ہیں۔)

\* دوسرے کو دیکھ کر رونا (جب کوئی شخص دوسروں کو روتا دیکھتا ہے یا کسی وجہ سے لوگوں کو آہ و بکار کرتے دیکھتا ہے تو وہ خود بھی شور مچانا شروع کر دیتا ہے)

### ☆ خشیت الہی سے رونا ①

## ۲۔ سب سے افضل اور قابل تعریف گریہ:

لیکن سب سے افضل اور قابل تعریف گریہ یہ ہے کہ جب انسان اللہ کے ڈر سے اور اس کی محبت میں، یا پھر رسول اللہ ﷺ کی محبت اور چاہت میں آنسو بہائے، کیونکہ یہ عین ایمان و اسلام ہے کہ آدمی اللہ سے ڈرتا رہے اور اس کی یاد میں اس سے ڈرتے ہوئے آنسو بہاتا رہے، اللہ تعالیٰ نے ان مومنوں کا جو کہ خشیت الہی سے روتے ہیں، ذکر کرتے ہوئے بیان فرمایا:

﴿وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَكُونُونَ وَيَنْيِدُهُمْ خُشُوعًا﴾

(الاسراء: ۱۰۹)

”اور وہ ٹھوڑیوں کے مل سجدے میں گر کر روتے ہیں، اور قرآن ان کے خشوع کو

اور بڑھا دیتا ہے۔“

اور اگر دل سخت ہو جائے تو وہ اللہ کی یاد سے غافل ہو جاتا ہے، اس میں اللہ کا ڈر نہیں رہتا، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ثُمَّ قَسَّتْ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ  
مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخْرُجُ  
مِنْهُ الْهَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشِيشَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ  
عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (آل عمران: ۷۴)

”پھر اس کے بعد تمہارے دل پتھر جیسے بلکہ اس سے بھی زیادہ سخت ہو گئے، بعض

پتھروں سے تو نہیں بہت نکلتی ہیں، اور بعض پتھر جاتے ہیں اور ان سے پانی نکل

آتا ہے، اور بعض اللہ تعالیٰ کے ڈر سے گر پڑتے ہیں اور تم اللہ تعالیٰ کو اپنے اعمال سے غافل نہ جانو۔“

”اس چشم دید واقعہ کا تقاضا تھا کہ بنی اسرائیل کے دلوں میں نرمی پیدا ہوتی، اور اللہ کی یاد میں مشغول ہو جاتے، لیکن ان کے دلوں کی سختی کی گواہی اللہ نے دے دی کہ وہ پھر سے بھی زیادہ سخت ہیں۔ اور ان کے دل کی سختی کی مثال پھر کی سختی سے اس لیے دی کہ پھر لوہے سے بھی زیادہ سخت ہوتا ہے، کیونکہ لوہا تو آگ میں پکھل جاتا ہے، پھر نہیں پکھلتا۔ پھر اللہ نے بتایا کہ پھر ان کے دلوں سے بہتر ہے، اس لیے کہ بعض پھر ایسے ہوتے ہیں جن سے نہیں جاری ہوتی ہیں، بعض پھٹ جاتے ہیں اور ان سے چشمے جاری ہو جاتے ہیں، اور بعض پھر تو ایسے ہوتے ہیں کہ اللہ کے ڈر سے لڑھکتے ہوئے یچھے آجاتے ہیں!“ ①

اور جب دل سخت ہو جاتا ہے تو پھر اس قرآن جیسی عظیم کتاب (جسے اگر کسی پہاڑ پر اُتار دیا جاتا تو آپ اسے اللہ کے حضور جھکا ہوا، اور اس کے خوف سے پھٹا ہوا پاتے) سے بھی استہزا کرنے لگ جاتا ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿أَفَمَنْ هَذَا الْحَدِيثُ تَعْجَبُونَ وَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ﴾

(النجم: ۵۹، ۶۰)

”کیا تم اس قرآن سے تعجب کرتے ہو۔ اور ہنستے ہو، روتے نہیں۔“  
کفار دلوں کی سختی کی وجہ سے قرآن سن کر ہنستے اور استہزا کرتے ہیں، اور اس کے برعکس مومنین اور اللہ کے برگزیدہ پیغمبر دلوں کی نرمی کی وجہ سے اللہ کی آیات سن کر سجدے میں گر پڑتے ہیں اور آنسو بہاتے ہیں، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّينَ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمِنَ الْمَلَائِكَةِ مَنْ هَدَى نَّا مَعَ نُوحٍ وَمَنْ ذُرِّيَّةٌ إِبْرَاهِيمٌ وَإِسْرَاعِيلٌ وَمِنْ هَدَى نَّا

وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُشْلَى عَلَيْهِمْ أَيْتُ الرَّحْمَنِ حَرُّوا سُجَّداً وَبُكَيْأَا  
فَلَكَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَةِ  
فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ  
يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴿٥٨﴾ (مریم: ۵۸ تا ۶۰)

”یہ وہ انبیاء ہیں جن پر اللہ نے انعام کیا تھا، وہ آدم کی اولاد سے اور ان لوگوں سے تھے جنہیں ہم نے نوح کے ساتھ کشتی میں سوار کیا تھا، اور ابراہیم علیہ السلام اور اسرائیل کی اولاد سے تھے اور ان لوگوں میں سے تھے جنہیں ہم نے ہدایت عطا کی تھی اور برگزیدہ کیا تھا۔ جب انہیں اللہ تعالیٰ کی آیات سنائی جاتیں تو وہ روتے ہوئے سجدے میں گرجاتے تھے۔ پھر ان کے بعد ان کی نالائق اولاد ان کی جانشیں بنی، جنہوں نے صلواۃ کو ضائع کیا اور خواہشات کے پیچھے لگ گئے۔ وہ عنقریب گمراہی کے عذاب سے دوچار ہوں گے۔ البتہ جس نے توبہ کر لی، ایمان لائے اور اپنے عمل کیے تو ایسے لوگ جنت میں داخل ہوں گے اور ان کی ذرہ بھر حق تلقی نہ ہوگی۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا بھی طریقہ تھا کہ قرآن کو سن کر غور فرماتے، اور اللہ کے خوف سے روپڑتے، چنانچہ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے قرآن پڑھ کر سنا و، میں نے کہا: یا رسول اللہ! کیا میں آپ کو قرآن پڑھ کر سنا و؟ جب کہ قرآن حکیم آپ پر اترتا ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: میں اپنے علاوہ دوسرا سے سننا پسند کرتا ہوں، چنانچہ میں نے آپ کے سامنے سورۃ نساء پڑھی، یہاں تک کہ جب میں اس

آیت پر پہنچا:

﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَاءٌ شَهِيدٌ أَلَّا﴾ (نساء: ۴۱)

”پس اس وقت کیا حال ہو گا جب ہم ہرأمت میں سے ایک گواہ لا کیں گے، اور آپ کو ان سب پر گواہ بنائیں گے۔“

تو آپ ﷺ نے فرمایا: میں اب کافی ہے۔ میں آپ کی طرف متوجہ ہو تو دیکھا کہ آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔ ①

### ۳۔ کم ہنسنا، زیادہ رونا:

زیادہ ہنسنے سے انسانی دل مردہ ہو جاتا ہے، اسی لیے کثرتِ محک کو بنظر کراہت دیکھا گیا ہے، رسول اللہ ﷺ قہقهہ مار کر نہیں ہنسنے تھے، بلکہ مسکرا یا کرتے تھے، چنانچہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں:

((مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَجِمًا قَطُّ  
ضَاحِكًا حَتَّىٰ تَرَىٰ مِنْهُ لَهْوَاتَهُ، إِنَّمَا كَانَ يَتَبَسَّمُ .)) ②

”کہ میں نے کبھی رسول اللہ ﷺ کو اس طرح قہقهہ مار کر ہنسنے ہوئے نہیں دیکھا کہ آپ کے گلے کے کوئے نظر آنے لگیں، آپ صرف مسکرا یا کرتے تھے۔“

چونکہ زیادہ ہنسنا غفلت کی دلیل ہے۔ اسی لیے قرآن مجید میں فرمایا گیا ہے:

﴿فَلَيَضْحَكُوا قَلِيلًا وَلَيَبْكُوا كَثِيرًا﴾ (التوبہ: ۸۲)

”پس چاہیے کہ وہ (لوگ) نہیں تھوڑا، روکیں زیادہ۔“

دوسرے مقام پر فرمایا:

① صحیح بخاری، کتاب التفسیر، تفسیر سورۃ النساء، باب فکیف اذا جتنا .....، رقم: ۴۵۸۲۔ صحیح

مسلم، کتاب صلاۃ المسافرین، باب فضل استماع القرآن .....، رقم: ۸۰۰۔

② صحیح بخاری، کتاب الأدب ، باب التبسیم والضحك، رقم: ۶۰۹۲۔ صحیح مسلم، کتاب

الفضائل ، باب تبسمه صلی الله علیہ وسلم ، رقم: ۸۹۹۔

﴿وَتَضْحِكُونَ وَلَا تَبْكُونَ﴾ (النجم: ٦٠)

”اور تم ہستے ہو، اور روتے نہیں ہو۔“

**افادہ :** .....علاوه ازیں حکملکھا کراو رٹھھے مار کر ہنسنے سے انسان کا وقار اور اس کا دبدبہ ختم ہو جاتا ہے، اس لیے باوقار، سمجیدہ اور اصحاب شرف و فضل اس طرح ہنسنے سے گریز کرتے ہیں، گوان کے لبوں پر ہر وقت مسکراہٹ رہتی ہے۔ مطلب یہ کہ ہنسنے میں بھی دائرہ ادب سے باہر نہیں نکلنا چاہیے۔

اور سیدنا ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحَّكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكِيْتُمْ كَثِيرًا .)) ①

”اگر تم وہ باتیں جان لو جن کا مجھے علم ہے تو تم ہنسو ٹھوڑا، اور روتے زیادہ۔“

ایک اور روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

((إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ، وَأَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ، إِنَّ السَّمَاءَ أَطَّتْ، وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَتَطَّ، مَا فِيهَا مَوْضِعٌ أَرْبَعَ أَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكٌ وَاضْعِفْ جَهَنَّمَ سَاجِدًا لِلَّهِ وَاللَّهُ لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحَّكْتُمْ قَلِيلًا، وَلَبَكِيْتُمْ كَثِيرًا، وَمَا تَلَدَّذْتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الْفُرُشَاتِ وَلَخَرَجْتُمْ إِلَى الصُّعُدَاتِ تَجَارُونَ إِلَى اللَّهِ، وَاللَّهُ لَوْدِدْتُ أَنِّي كُنْتُ شَجَرَةً تُعْضَدُ .)) ②

① صحیح بخاری، کتاب الرقا، باب قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيم كثيرا" رقم: ٦٤٨٥

② سنن ترمذی، رقم: ۲۳۱۲، سنن ابن ماجہ، کتاب الزهد، باب الحزن والبكاء، رقم: ۴۱۹۰۔ علامہ الالبانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں یہ حدیث حسن ہے۔ سوائے آخری جملہ ”کاش میں ایک درخت ہوتا جو کاش دیا جاتا“ کے۔ کیونکہ یہ ابوذر رض کا قول ہے۔

”بے شک میں وہ چیزیں دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے، اور میں وہ کچھ سنتا ہوں جو تم نہیں سنتے۔ آسمان (اللہ کے خوف سے) چڑھا رہا ہے، اور اسے چڑھانا ہی چاہیے۔ اس ذات کی قسم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے آسمان میں چار انگشت (تقریباً ۱۳ انچ) جگہ ایسی نہیں جہاں کوئی فرشتہ اپنی پیشانی اللہ کے حضور رکھے سجدہ نہ کر رہا ہو، اگر تم وہ باتیں جان لو جو میں جانتا ہوں تو تم ہمیشے کم، اور روتے زیادہ۔ بستر وہ پر بیویوں سے لطف انداز نہ ہو سکتے، اور اللہ کی پناہ طلب کرتے ہوئے میدانوں کی طرف نکل جاتے۔“ (حدیث کے راوی سیدنا ابوذر غنیمہؓ کہتے ہیں) اللہ کی قسم! میں چاہتا ہوں کاش! میں ایک درخت ہوتا جو کاٹ دیا جاتا۔“

۲۔ میت پر بین کرنا حرام ہے نہ کہ آنسو بہانا:  
 یاد رہے کہ جس طرح مسکرانے کی حد متعین ہے اسی طرح رونے کی بھی حد متعین ہے کہ جب کوئی وفات پا جائے تو اس کی میت پر اور کسی کے فراق میں جاہلیت کے بول نہ بولے جائیں، ایسے روایا جائے کہ آنسو نکل آئیں، اور یہ انسانی فطرت کا تقاضا ہے کہ دل کو صدمہ پہنچے تو آنسو نکل آتے ہیں، اور یہ ممنوع نہیں۔ چنانچہ سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ سیدنا سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ بیمار ہوئے ترسول اللہ علیہ عاصیم، عبد الرحمن بن عوف، سعد بن ابی وقاص اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم کی معیت میں ان کی مزاج پر سی کے لیے تشریف لے گئے۔ جب ان کے پاس پہنچ تو انہیں بے ہوشی کی حالت میں پایا، آپ نے پوچھا: کیا ان کا انتقال ہو گیا ہے؟ انہوں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! نہیں ترسول اللہ علیہ عاصیم بے اختیار روپڑے۔ جب لوگوں نے ترسول اللہ علیہ عاصیم کو روتے ہوئے دیکھا تو ان پر بھی گریہ طاری ہو گیا، آپ علیہ عاصیم نے فرمایا: کیا تم سنتے نہیں؟ کہ اللہ تعالیٰ آنکھ کے آنسو کی وجہ سے عذاب دیتا ہے، اور نہ دل کے غم

کے سبب۔ لیکن وہ تو اس کی وجہ سے عذاب دیتا ہے اور اپنی زبان کی طرف اشارہ فرمایا، یا حرم فرماتا ہے۔ ①

البتہ اگر ایسے موقعوں پر زبان سے جزع و فزع کا انہصار کرے گا تو پھر گنہگار ہو گا۔

چنانچہ سیدہ ام عطیہ رضی اللہ عنہا نسیبہ (نوں پر پیش اور زبردونوں طرح مروی ہے) بیان کرتی ہیں کہ:

((أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ الْبَيْعَةِ أَنْ

لَا نَوْحٌ .)) ②

”رسول اللہ ﷺ نے بیعت کے وقت ہم سے یہ عہد لیا کہ ہم میں نہیں کریں گے۔“

اور اگر کوئی شخص اپنے ورثاء کو میں کرنے کی وصیت کر گیا ہو یا گھر والوں کی تربیت اس انداز سے کی جائے کہ وہ کسی کی وفات پر میں کریں، اور جاہلیت کے بول بولیں، تو اس میت کو عذاب ہو گا، سیدنا مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے

ہوئے سنایا:

((مَنْ نَيَحَ عَلَيْهِ فَإِنَّهُ يُعَذَّبُ بِمَا نَيَحَ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .)) ③

”جس پر میں کیا جائے تو اس کو قیامت والے دن میں کیے جانے کی وجہ سے عذاب دیا جائے گا۔“

میں کرنا کبیرہ گناہ ہے، جس سے توبہ نہ کی جائے اور اللہ نے بھی معاف نہ کیا تو اس سے مخصوص قسم کا عذاب ہو گا۔ چنانچہ سیدنا ابوالکاعش عربی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

① صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب البکاء عند المريض، رقم: ۱۳۰۴۔ صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب البکاء على الميت رقم: ۹۲۴

② صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ما ينهى عن النوح والبكاء، رقم: ۱۳۰۶۔ صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب التشديد في النياحة، رقم: ۹۳۶

③ صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ما يكره من النياحة رقم: ۱۲۹۱۔ صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب الميت يعذب بكاء أهله، رقم: ۹۳۳

((النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تُبْ قَبْلَ مَوْتِهَا تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِنْ قَطِرَانٍ، وَدَرْعٌ مِنْ جَرْبٍ .))<sup>۱۰</sup>

”نوحہ کرنے والی عورت اگر مر نے سے پہلے توبہ نہ کرے تو اسے قیامت کے دن اس طرح کھڑا کیا جائے گا کہ اس پر تارکوں کا کرتہ، اور خارش کی زرہ ہو گی۔“

لہذا زبان سے صرف إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ پڑھنا چاہیے۔ یا انسان ایسے کلمات ادا کرے، جن میں اللہ کی تقدیر و تقاضا پر ارضی رہنے کا اظہار ہو تو انسان مستحق اجر ہو گا۔

غُلیٰ گُلیٰ حَالِ اللَّهِ کے خوف سے رونا، انسان کو دنیا میں اللہ کی نافرمانی سے روکتا ہے، جس کا صلد آخوت میں اللہ کی رضا مندی، اور اس کی نعمتوں بھری جنت ہے۔ اللہ سے مناجات کے وقت اور اللہ کی بارگاہ میں حاضری کے تصور سے رونا بڑی سعادت کا باعث ہے، مگر جس کو اللہ سے نواز دے۔

ایں سعادت بہ زور بازو نیست

تانہ بخشند خدائے بخشندہ

## ۵۔ خشیت الٰہی سے آنسو بہانے کے متعلق اقوال سلف:

اللہ کے خوف سے آنسو بہانا ایمان کا جزء ہے، اور خشیت الٰہی سے رونا آگ کے سمندروں کو بچا دیتا ہے، اسی وجہ سے علماء نے امت محمدیہ کے افراد کو آگ سے بچانے کے لیے رونے کے متعلق ترغیب دلانے کے لیے کوئی دفیقة فروغداشت نہیں کیا، چنانچہ سیدنا ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

((مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَبِكِيَ فَلْيَبِكِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلَيَتَبَكَّ))<sup>۱۱</sup>

<sup>۱۰</sup> صحيح مسلم، کتاب الجنائز، باب التشديد في التياحة، رقم: ۲۱۶۰.

<sup>۱۱</sup> الزهد للإمام وكيع، رقم: ۲۹، الزهد لابن المبارك، رقم: ۴۲، الزهد للإمام أحمد، رقم: ۶۵۰.

الزهد لابن أبي شيبة ۲۶۱/۱۳، اس کی صحیح ہے۔

”تم سے جورونے کی استطاعت رکھتا ہے، پس اسے (خیثت الہی سے) رونا چاہیے، اور جورونے کی استطاعت نہیں رکھتا تو کم از کم بناوٹی رونا رولے۔“

حسن بصری رضی اللہ عنہ قرآن مجید کی یہ آیت تلاوت فرماتے:

﴿أَفَمَنْ هُدَا الْحَدِيْثَ تَعْجِبُونَ ۝ وَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبَكُونَ ۝﴾

(النجم: ۶۰، ۵۹)

”کیا تم لوگ اس قرآن کو سن کر تعجب کرتے ہو، اور ہنستے ہو اور روتے نہیں ہو،“ اور کہتے اللہ کی قسم! اس معاملہ میں سب سے زیادہ عقل مندوہ شخص ہے جو (اللہ کے ڈر سے قرآن کریم کے وحی الہی ہونے کا یقین رکھتے ہوئے) روپڑے، پس تم اپنے دلوں کو رلاو، اور اپنے ہرے اعمال پر ندامت کے آنسو بہاؤ، اگرچہ آدمی سخت دل ہی کیوں نہ ہو بہر حال اس کی آنکھوں کو آنسوؤں سے بھرا ناچا ہے۔

ابو سلیمان رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

﴿عَوْدُوا أَعْيُّنُكُمُ الْبَكَاءَ وَقُلُوبُكُمُ التَّفَكُّرُ .﴾ ①

”آنکھوں کو رونے، اور دل کو فکر کرنے کی عادت ڈالو۔“

مزید فرماتے ہیں:

”دنیا میں فکر کرنا آخرت کے سامنے حباب ہے، اور آخرت کی فکر انسان کو حکمت بخشتی ہے اور اس کے دل کو زندہ کر دیتی ہے۔“

سیدنا عیسیٰ علیہ السلام نے بھی اپنے حواریوں کو وعظ کرتے ہوئے یہی فرمایا:

﴿طَوْبِي لِمَنْ بَكَى عَلَىٰ خَطِيْتِهِ، وَخَزَنَ لِسَانَهُ، وَوَسِعَهُ بَيْتُهُ﴾ ②

”جنت میں اس شخص کے لیے طوبی (درخت کا سایہ) ہے جو اپنی خطاؤں پر

① احیاء العلوم للغزالی: ۴۲۵/۴.

② حسن السمعت فی الصمت رقم: ۶۵۔ الزهد للإمام أحمد، رقم: ۳۰۳۔ الزهد للإمام وكبیع، رقم: ۳۱، ۲۵۵۔ اس کی سند صحیح ہے۔

ندامت کے آنسو بھائے، اپنی زبان کی حفاظت کرے، اور اس کا گھر اس کو وسیع ہو جائے۔<sup>۱</sup>

هنا و بن السری الکوئی فرماتے ہیں:

”اللہ سے خائف شخص کے کئی مقامات ہیں، ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ زیادہ تر آنسو بھائے۔<sup>۲</sup>

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ تلاوتِ قرآن کے وقت رونا عارفین (باللہ) کی صفت اور صالحین کا شیوه ہے۔

سیدنا عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہما بیان فرماتے ہیں کہ مجھے خوفِ الہی سے ایک آنسو بہانا ایک ہزار دینار صدقہ کرنے سے بھی زیادہ محبوب ہے۔<sup>۳</sup>

عون بن عبد اللہ بیان فرماتے ہیں کہ مجھے یہ خبر پہنچی ہے کہ انسانی جسم کے جس حصے پر خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو لگ جاتے ہیں، اللہ تعالیٰ اس حصے پر جہنم کی آگ حرام کر دیتا ہے۔<sup>۴</sup>  
ابن سماک رحمۃ اللہ علیہ اپنے نفس کو کوستے تھے، اور اسے مخاطب کر کے فرماتے: تم زاہدوں کی سی باتیں کرتے ہو، اور منافقوں کا ساعمل، اے نفس! اس کے باوجود تم جنت کی خواہش رکھتے ہو، اور اس کے طلبگار ہو، ہائے افسوس! ہائے افسوس! وہ (جنت) تو ان لوگوں کے لیے ہے جو اعمالِ صالح کا اہتمام کرتے ہیں۔<sup>۵</sup>

مالک بن دینار رحمۃ اللہ علیہ نے ایک دن وعظ و نصیحت کرتے ہوئے گفتگو کی تو حوشب رحمۃ اللہ علیہ نے رونا شروع کر دیا، چنانچہ مالک بن دینار رحمۃ اللہ علیہ نے ان کے کندھے پر اپنا ہاتھ مارا اور فرمایا: اے ابو بشیر! روتے رہو، کیونکہ مجھے یہ خبر پہنچی ہے کہ بندہ روتا رہتا ہے، حتیٰ کہ اس کا آقا اس پر حرم فرماتا ہے یعنی اسے جہنم کی آگ سے آزاد کر دیتا ہے۔<sup>۶</sup>

۱ الزهد لهناد بن السری، رقم: ۲۶۷، ۲۶۸. ۲ دموع الصالحین، ص: ۲۲.

۳ سیر أعلام النبلاء: ۱۰۳/۵. ۴ سیر أعلام النبلاء: ۳۲۸/۸.

۵ السیر: ۳۶۲/۵.

اور یزید بن میسرہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”روناسات اقسام پر ہے، لیکن خشیت الٰہی سے آنسو بہانا آگ کے سمندروں کو

بھی بچھا دیتا ہے۔“<sup>۱</sup>

یہ توفیق صرف اللہ سے ملتی ہے کہ انسان اس کے ڈر اور خشیت سے آنسو بہادے۔ ابراہیم بن عبد اللہ الکتابی رحمۃ اللہ علیہ کہا کرتے تھے کہ سلف کا کہنا ہے: رونا دس اجزاء پر مشتمل ہے، نو (۹) ریا کاری کے لیے ہیں، اور ایک حصہ اللہ عزوجل کے لیے ہے، اور اگر سال میں صرف ایک مرتبہ انسان خلوص نیت سے اور اس سے ڈرتے ہوئے رودے تو یہ بھی بہت ہے۔<sup>۲</sup>

اس کا مطلب ہے کہ اس کی نجات کے لیے کافی ہے، رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((لَا يَلْجُ النَّارَ رَجُلٌ بَكُى مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ حَتَّى يَعُودَ اللَّبْنُ فِي

الضَّرَعِ .))<sup>۳</sup>

”وَهُنَّ أَشَدُ جَهَنَّمَ مِنْ نَهْيِنْ جَاءَهُمْ جَاهَنَّمُ كَمَا جَاءَهُمُ اللَّهُ كَمَا رَوَدُهُمْ تَحْنُونَ مِنْ وَالْأَپْسِ چَلَاجَاءَهُمْ“



<sup>۱</sup> حلیۃ الاولیاء: ۱۱۸/۱۰.

<sup>۲</sup> حلیۃ الاولیاء: ۱۱۷.

<sup>۳</sup> صحیح سنن ترمذی، ابواب الجهاد، باب ما جاء في فضل الغبار في سبیل الله، رقم: ۱۶۳۳۔ اسے

حاکم اور ذہبی نے صحیح کہا ہے۔ مستدرک حاکم: ۲۶/۴۔

## دل کی نرمی کے اسباب

**پہلا سبب:.....کلام الہی میں تدریں**

ہم اپنی اور آپ کی بھلائی اور کامیابی کے لیے آئندہ کی سطور میں وہ اسلامی ذرائع اور شرعی وسائل ذکر کریں گے جو کسی کے دل کو نرم کر دینے والے ہوتے ہیں، شاید کہ کوئی قاری انہیں پڑھے، اس کا دل نرم ہو جائے اور وہ تہائی میں خشیتِ الہی سے آنسو بہادے اور اس کی اور ہماری نجات ہو جائے۔ ان شاء اللہ

قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ کتاب ہے جسے پیارے پیغمبر سیدنا محمد ﷺ کے قلب اطہر پر نازل کیا گیا، اور اس میں علم و حکمت کے ایسے خزانے اور ایسا کھلا ہوا حق بیان کیا گیا ہے جو انگلی کتابوں میں موجود نہیں۔

اس میں کوئی شک و شبہ کی گنجائش نہیں کہ یہ کتاب اللہ کی طرف سے اتاری گئی ہے، کیونکہ عرب بلاغت کی انتہائی بلندی پر تختیخنے کے باوجود قرآن جیسی ایک چھوٹی سورت لانے سے عاجز رہے، تو کوئی عقل مند آدمی اس کے اللہ کی کتاب ہونے میں شبہ کیسے کرے گا۔

یہ لوگوں کی ہدایت کے لیے نازل کیا گیا وہ قرآن ہے جس میں ہدایت اور ندامت کے آنسو بہا کرنے کا لیے غور و فکر کرنے کی ضرورت ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں غور و فکر کرنے کی ترغیب دلاتے ہوئے جوانا زاختریار کیا ہے وہ یہ ہے:

﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْعَالُهَا﴾ (سورہ محمد: ۲۴)

”کیا یہ لوگ قرآن میں غور نہیں کرتے یا ان کے دلوں پر قفل ہیں۔“

اسی لیے رسول اللہ ﷺ لوگوں کو قرآن مجید میں غور کرنے کی دعوت دیتے اور تبلیغ

خوف الہی سے بینے والے آنسو میں دل کی نزدیکی کے اسباب فرماتے۔ چنانچہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ ایک شخص رسول اللہ ﷺ کے سامنے بیٹھا تھا اس نے کہا: ”یا رسول اللہ! میرے پاس کچھ غلام ہیں وہ مجھ سے جھوٹ بولتے ہیں، میری نافرمانی اور حکم عدوی کرتے ہیں۔ جب مجھے اس بات کا علم ہوتا ہے تو میں انہیں جھٹکتا اور مارتا ہوں۔ آپ بتائیے میں انہیں کیسے درست کروں؟ اللہ کے رسول ﷺ نے پوچھا: ”انہوں نے تمہاری کیا نافرمانی کی، کیا حکم عدوی کی اور انہوں نے تمہارے ساتھ کیا غلط بیانی کی؟ ان تمام کو ماپو اور جو سرا تم انہیں دیتے ہو اسے بھی ماپو۔ اگر تمہاری سزا میں ان کی غلطیوں کا پلڑا برابر ہے تو یہ درست ہے۔ اگر تمہاری دی گئی سزا کی مقدار ان کی غلطیوں سے کم ہے تو یہ بھی تمہارے فائدے میں ہے۔ لیکن اگر تمہاری دی گئی سزا کی مقدار ان کی غلطیوں سے زیادہ ہے تو یہ تمہارے خلاف ہے۔ اتنا سنتہ ہی وہ شخص پچھلی طرف گر پڑا اور دھاڑیں مار کر رونا شروع کر دیا۔ اللہ کے رسول ﷺ نے اسے کہا: ”کیا تم نے اللہ کی کتاب میں یہ آیت نہیں پڑھی؟

﴿وَنَصَّعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطُ لِيَوْمِ الْقِيَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَ

إِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا إِهْمَاً﴾ (الأنبياء: ۴۷)

”اور ہم یوم قیامت الصاف کا میران رکھیں گے لہذا کسی کی کچھ بھی حق تلفی نہ ہوگی، اور اگرچہ ایک رائی کے دانے کے برابر بھی کوئی عمل ہوگا۔

اس شخص نے جواب دیا: یا رسول اللہ! اللہ کی قسم! میں نے اس سے قبل اپنے لیے اور اس کے (غلاموں) لیے اس سے اچھی چیز نہ دیکھی تھی۔ میں آپ ﷺ کو گواہ بنانا کر اپنے تمام غلاموں کو آزاد کرتا ہوں۔“ ①

۱۔ رسول اللہ ﷺ کا قرآن میں غور کرنا اور آنسو بہانا:

☆ رسول اللہ ﷺ خود بھی قرآن مجید کو پڑھ کر اور سن کر خوف الہی سے روتے اور آنسو

① صحیح سنن ترمذی، ابو اب تفسیر القرآن، باب سورۃ الأنبياء رقم، ۳۱۶۵، مستند احمد:

۲۸۰/۶، صحیح الترغیب والترہیب، باب فی ذکر الحساب رقم، ۰۵

بہاتے۔ چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ اپنی صحیح میں باب قائم کرتے ہیں ((باب البکاء عند القراءة القرآن)) ”قرآن مجید کی تلاوت کرتے وقت (غور کرنا اور خوفِ الہی سے) رونے کا بیان۔“

اور اس کے تحت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت لائے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ

رسول اللہ ﷺ نے مجھے فرمایا:

((إِقْرَأْءَ عَلَىَّ ، قَالَ قُلْتُ: أَقْرَأْ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ؟ قَالَ: إِنِّي أَشْتَهِي أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي ، قَالَ فَقَرَأَتُ النِّسَاءَ حَتَّىٰ بَلَغْتُ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجَئْنَا بَكَ عَلَىٰ هُؤُلَاءِ شَهِيدًا )) قَالَ لِي كُفَّأً أَوْ أَمْسِكْ ، فَرَأَيْتُ عَيْنِيَهِ تَدْرِفَانِ . ①))

”میرے سامنے قرآن مجید کی تلاوت کرو۔ میں نے عرض کیا: آنحضرت ﷺ کے سامنے میں کیا تلاوت کروں؟ آپ پرہی تو قرآن مجید نازل ہوتا ہے۔ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: میں چاہتا ہوں کہ کسی اور سے سنوں۔ فرماتے ہیں: پھر میں نے سورہ نساء پڑھی اور جب آیت: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجَئْنَا بَكَ عَلَىٰ هُؤُلَاءِ شَهِيدًا﴾

”پس وہ منظر کیسا ہوگا جب ہر ایک امت میں سے ایک گواہ لاٹیں گے، اور آپ کو (اے رسول!) ان سب پر گواہ بنا کر لاٹیں گے۔“

پر پہنچا، تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ٹھہر جاؤ! (آنحضرت ﷺ نے) کُفَّ فرمایا یا اَمْسِكْ راوی کوشک ہے۔ میں نے دیکھا کہ آپ ﷺ کی آنکھوں سے آنسو بہرہ ہے تھے۔“

❶ صحیح بخاری، کتاب فضائل القرآن، حدیث رقم: ۵۰۵۵.

## ۲۔ صحابہ اور سلف صالحین کا کلام الہی میں تدبر کرنا اور رونا:

☆ رسول اللہ ﷺ نے سیدنا عمرو بن امیہ ضمری رضی اللہ عنہ کو ایک خط دے کر نجاشی کے پاس بھیجا اور نجاشی نے خط پڑھ کر سیدنا جعفر بن أبي طالب رضی اللہ عنہ اور ان کے ساتھ موجود دیگر مہاجرین کو بلا بھیجا، اور اپنے علماء اور زادہوں کو بلا لیا، سیدنا جعفر رضی اللہ عنہ نے سورہ مریم کی تلاوت کی تو نجاشی اور اس کے تمام ساتھی قرآن پر ایمان لے آئے اور ان کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے انہی لوگوں کی حالت اور ایمانی کیفیت بیان کرنے کے لیے

آپ ﷺ کی مدنی زندگی میں یہ آیات نازل ہوئیں:

﴿وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيَ الرَّسُولِ تَرَأَى أَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمِعِ

هَمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ﴾ (المائدہ: ۸۳)

”اور جب وہ لوگ رسول اللہ ﷺ پر نازل شدہ قرآن سنتے ہیں تو آپ دیکھتے ہیں کہ حق کے عرفان کی وجہ سے ان کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو جاتے ہیں۔“<sup>۱</sup>

☆ اور محمد بن ناجیہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے فضیل رضی اللہ عنہ کے پیچے نماز پڑھی سورة (الحاقة) کی تلاوت کرتے ہوئے جب وہ ﴿خُلُودُهُ فَقُلُوهُ﴾ (الحاقة: ۳۰) ”حکم ہوگا، اسے پکڑ لو پھر اس کی گردان میں طوق ڈال دو۔“

پر پہنچ تو روزہ کر نہ ہال ہو گئے، اور ان کے بیٹے پر غشی طاری ہو گئی، اور وہ مجھ پر گر پڑا۔<sup>۲</sup>

☆ سیدنا عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ ایک رات نماز پڑھ رہے تھے جب اس آیت پر پہنچ:

۱۔ تفسیر ابن ابی حاتم، تفسیر ابن کثیر: ۱۱۸/۲ - ۱۲۰.

۲۔ سیر اعلام النبلاء (۴/۱۸).

﴿إِذَا أَغْلَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلِيلُ يُسْجَبُونَ فِي الْحَيَّمِ لَثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ﴾ (غافر: ۷۱-۷۲)

”جب طوق اور زنجیریں ان کی گردنوں میں ہوں گی جس سے پکڑ کر وہ کھولتے پانی کی طرف گھسیٹے جائیں گے، اور پھر جہنم کی آگ میں جھوک دیئے جائیں گے۔“

تو بار بار اسی آیت کو پڑھتے رہے حتیٰ کہ صحیح ہو گئی۔ ①

☆ سلف صالحین میں سے کسی کے متعلق علامہ ابن الصراط الشیعی اپنی کتاب ”الصلاۃ والتہجد“ کے (ص: ۲۷) پر بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ وہ رات کی نماز پڑھ رہے تھے کہ قراءت کرتے ہوئے سورۃ آل عمران کی (اس) آیت پر پہنچا:

﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمُوتُ وَالْأَرْضُ﴾

(آل عمران: ۱۳۳)

”جلدی کرو اپنے رب کی مغفرت کی طرف، اور جنت کی طرف جس کی چوڑائی آسمانوں اور زمین کے برابر ہے۔“

تو بار بار اسے پڑھتے اور روتے رہے حتیٰ کہ صحیح ہو گئی، انہیں پوچھا گیا کہ جس آیت میں جنت کی چوڑائی کا ذکر ہوا وہ تو نہیں رُلاتی، تو انہوں نے جواب دیا اس کی چوڑائی مجھے کیا نفع دے گی جب اس میں میرے لیے ایک قدم برابر جگہ نہ ہو۔ (ہند میں روپڑا ہوں۔)



① حلیۃ الأولیاء: ۱/۱، احیاء العلوم: ۳۵۵/۱، تبیہ الغافلین، ص: ۴۰.

دوسرے سبب:

## نصیحت و موعظت پر کان دھرننا

۱۔ نصیحت کا معنی:

نصیحت کا معنی خیرخواہی، کسی کے ساتھ ہمدردی کرنا، ایسی بات بتانا جس میں اس کا مفاد ہو۔ (القاموس الوحیدص: ۱۶۵۵)

علامہ قسطنطینیہ فرماتے ہیں:

((وَالنَّصِيحَةُ مِنْ نُصْحَةِ الْعَسْلِ إِذَا صَقَّيْتُهُ مِنَ الشَّمْعِ، أَوْ مِنَ النُّصْحِ وَهُوَ الْخِيَاطَةُ بِالنُّصْحَةِ .))

”یعنی لفظ نصیحت“ نُصْحَةِ الْعَسْل ” سے ما خوذ ہے، جب شہد موم سے الگ کر لیا گیا ہو، یا نصیحت سوئی سے سینے کے معنی میں ہے جس سے کپڑے کے مختلف ٹکڑے جوڑ جوڑ کر ایک کر دیئے جاتے ہیں۔“

اسی طرح نصیحت بمعنی خیرخواہی سے مسلمانوں کا باہمی اتحاد مطلوب ہے اور انہیں راہ مستقیم پر لانا مقصود ہے۔

رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((الَّذِينَ النَّصِيحَةَ، لِلَّهِ وَرَسُولِهِ، وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، وَعَامَّتَهُمْ)) ①

”دین سچے دل سے اللہ کی فرمانبرداری، اور اس کے رسول، اور مسلمان حاکموں، اور تمام مسلمانوں کی خیرخواہی کا نام ہے۔“

① صحیح بخاری / کتاب الإیمان، باب قول النبي صلی اللہ علیہ وسلم الدین النصیحة ..... مسلم  
کتاب الإیمان، باب بیان أن الدین النصیحة حدیث رقم: ۱۹۶

اور فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿إِذَا نَصَحُوا إِلَهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (النوبہ: ۹۱)

”جب وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی خیرخواہی میں رہیں۔“

اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی خیرخواہی یہ ہے کہ انسان ان کی تعظیم کرے۔ زندگی بھر ان کی فرمانبرداری سے منہ نہ موڑے، اللہ کی کتاب کی اشاعت کرے، حدیث نبوی ﷺ کو پھیلائے، اس کی اشاعت کرے، اور اللہ اور رسول ﷺ کے خلاف کسی پیر، مرشد، مجتهد، امام اور مولوی کی بات ہرگز نہ مانے۔

|                           |                             |
|---------------------------|-----------------------------|
| ہوتے ہوئے مصطفیٰ کی گفتار | مت دیکھ کسی کا قول و کردار  |
| جب اصل ہے تو نقل کیا ہے   | یاں وہم و خطا کا دھل کیا ہے |

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿الَّمَّا يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحُقْقِ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمْ الْأَمْدُ فَقَسَسُتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثُرَ مِنْهُمْ فُسِقُونَ ﴽ (الحدید: ۱۶)﴾

”کیا ایمان والوں کے لیے وقت نہیں آیا ہے کہ ان کے دل اللہ کی یاد سے، اور جو حق (یعنی قرآن) نازل ہوا ہے اسے سن کر نرم ہو جائیں، اور ان لوگوں کی مانند ہو جائیں جنہیں اس سے پہلے کتاب دی گئی، پھر ان پر ایک لمبی مدت گذر گئی، اس لیے ان کے دل سخت ہو گئے، اور (آج) ان میں سے اکثر فاسق ہیں۔“

علامہ شوکانی رحمۃ اللہ علیہ قطر از ہیں کہ یہ آیت مومنین کے متعلق نازل ہوئی تھی۔ انتہی ”سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”قرآن نازل ہوتے ہی تیرہ سال کا عرصہ نہ ہوا تھا جو مسلمانوں کے دلوں کو اس طرف نہ جھکنے کی شکایت کی گئی۔“

اور سیدنا ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”چار سال ہی گزرے تھے کہ ہمیں یہ حکم جاری ہوا۔“<sup>۱۰</sup> گویا آیت کے نازل کرنے کا مقصد ایمان والوں کو یہ رغبت دلانی ہے کہ جب ان کے سامنے قرآن کریم کی تلاوت کی جائے، یا اللہ تعالیٰ کا ذکر آئے تو صداقتِ ایمانی کا تقاضا ہے کہ ان کے دلوں میں رقت و خشوع پیدا ہو۔

حسن بصری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام، اللہ کی نگاہ میں محبوب ترین لوگ تھے، اور وہ اللہ کو سب سے زیادہ یاد کرنے والے تھے، اور ان کے دلوں پر قرآن سن کر بہت زیادہ رقت و خشوع طاری ہو جاتا تھا، اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے انہیں خشوع قلب کے متعلق حکم دیا، تو پھر دیگر مسلمانوں کو زیادہ ڈرتے رہنا چاہیے اور قرآن سن کر خشوع قلب کا زیادہ اہتمام کرنا چاہیے۔

آیت کے دوسرے حصے ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ ﴾ میں مونوں کو یہود و نصاریٰ کی طرح ہو جانے سے منع کیا گیا ہے، جن کے لیے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کی طرح تورات و انجیل نازل فرمایا، لیکن مرورِ زمانہ کے ساتھ ان کتابوں سے ان کا رشتہ کمزور ہوتا گیا، اور وہ انبیاء کی تعلیمات کو فراموش کرتے گئے، جس کا لازمی نتیجہ یہ نکلا کہ ان کے دلوں سے خشیتِ الہی جاتی رہی، اُن میں سختی پیدا ہو گئی، اور انہوں نے تورات و انجیل کو بدل ڈالا، اور ان کے احکام پر عمل کرنا ترک کر دیا۔

حافظ ابن کثیر رضی اللہ عنہ قطراز ہیں کہ اس آیت کریمہ میں مونوں کو یہود و نصاریٰ کے مانند ہو جانے سے منع فرمایا گیا ہے، جنہوں نے مرورِ زمانہ کے ساتھ معمولی دنیاوی فائدوں کے لیے اللہ کی کتاب کو بدل دیا، اسے پس پشت ڈال دیا۔ انسانوں کے خود ساختہ اقوال کو دین، اور علماء و احبار کو معبود بنالیا، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ان کے دل سخت ہو گئے، اور اللہ کے کلام کو بدل دینا ان کی عادت بن گئی، اس لیے اللہ نے مسلمانوں کو کسی بھی معاملے میں ان کی مشاہدہ سے

روکا ہے۔ ①

اللہ تعالیٰ نے یہود کی اسی حالت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے:

﴿فِيمَا نَقْضَيْهُمْ مِّنْ شَاقَهُمْ لَعْنَهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُومَهُمْ قَسِيَّةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَةَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَطَّا مِنَ الْكِرْوَاةِ﴾ (المائدہ: ۱۳)

”پھر ہم نے ان کی عہد شکنی کی وجہ سے ان پر لعنت بھیج دی، اور ان کے دل سخت کر دیے (جس کے نتیجے میں) وہ اللہ کے کلام میں تحریف پیدا کرنے لگے، اور انہیں جو نصیحت کی گئی تھی اس کا بڑا حصہ بھلا بیٹھے۔“

۲۔ نصیحت کرنا رسول اللہ ﷺ کا وظیفہ تھا:

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَذَكِّرْ إِنْ نَفْعَتِ الدِّرْكُرِيٌّ﴾ (الأعلیٰ: ۹)

”پس آپ نصیحت فرمائیں اگر نصیحت نفع بخش ہو۔“

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الدِّرْكَرِيٌّ تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (الذریات: ۵۵)

”اور آپ نصیحت فرمائیں، کیونکہ آپ کا نصیحت کرنا مونوں کے لیے فائدہ مند ہوگا۔“

”اطائف المعرف“ میں ہے کہ نصیحت یا سرزنش بالکل ایک کوڑے کی طرح ہے جیسے کوڑا جسم پر اثر کرتا ہے اسی طرح سرزنش یا نصیحت دل پر ٹھوکر لگاتی ہے اور اثر انداز ہوتی ہے۔ جب لوگوں کو نصیحت کرنا چھوڑ دیا جائے تو اس کا اثر بھی رُک جاتا ہے۔ البتہ درد کے احساس کا تعلق چوٹ کی شدت سے ہے، لہذا جب کسی کوزور سے چوٹ لگتی ہے تو اس کا اثر بھی زیادہ عرصہ تک رہتا ہے۔

### ۳۔ سلف صالحین کا نصیحت و موعظت سن کر آنسو بہانا؟

سیدنا عرب باض بن ساریہ رض سے مردی ہے، فرماتے ہیں:

(( وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا بَعْدَ صَلَاةِ الْعَدَاءِ  
مَوْعِظَةً بَلِيْغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعَيْوُنُ ، وَجَلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ . )) ①

”اللہ کے رسول ﷺ نے ہمیں بڑی پر اثر وعظ و نصیحت فرمائی جسے سن کر  
ہمارے دل کا نپ اٹھے، اور ہماری آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔“

سیدہ اسماء بنت ابی بکر رض فرماتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ خطبہ کے لیے کھڑے ہوئے  
تو آپ ﷺ نے قبر کے امتحان کا ذکر کیا جہاں انسان جانچا جاتا ہے، جب رسول مکرم ﷺ  
اس کا ذکر کر رہے تھے تو مسلمانوں کی ہچکیاں بندھ گئیں۔ ②

### ۴۔ نصیحت کب نفع دیتی ہے؟

★ جب نصیحت درحقیقت نفع بخش ہو، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَذَكِّرْ إِنْ تَنْقَعِتِ الدِّرْدَى ۝﴾ (الأعلى: ۹)

”پس آپ نصیحت فرمائیں اگر نصیحت نفع بخش ہو۔“

★ جب نصیحت دل سے کی جائے، اسلام میں سے بعض کا قول ہے ”نصیحت یا سرزنش  
اس وقت موثر ہوتی ہے جب یہ دل سے کی جائے، اور جس نصیحت کی بنیاد صرف قول ہو  
تو ایک کان سے داخل ہو کر دوسرے سے نکل جاتی ہے۔“

★ نصیحت کرنے والے کا خود بھی اس نصیحت پر عمل ہو، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۝ كَبُرَ مَقْتَنَاعُنَّ اللَّهِ  
أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ۝﴾ (الصف: ۳، ۲)

① صحیح سنن ترمذی، ابواب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدعة رقم: ۲۶۷۶.

② صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ماجاء في عند القبر، رقم: ۱۳۷۳.

﴿خوب الہی سے بینے والے آنسو مکر کیلئے دل کی نزی کے اسباب﴾

”اے ایمان والو! تم ایسی بات کیوں کہتے ہو جس پر خود عمل نہیں کرتے ہو۔ یہ بات اللہ کو بہت ہی زیادہ نالپسند ہے کہ تم وہ بات کہو جس پر خود عمل نہیں کرتے۔“  
☆ جسے نصیحت کی جاری ہے وہ مومن ہوا و رحیم ایس کے دل میں ہو، فرمان باری

تعالیٰ ہے:

﴿سَيِّدَنَا مَنْ يَخْشِيُّهُ﴾ (الأعلى: ۱۰)

”جو آدمی اللہ سے ڈرے گا وہ نصیحت قبول کرے گا۔“

☆ اس آدمی کو نصیحت نفع دیتی ہے جو عقل سے ہبہ ور ہو جس سے کام لے کر تائب رالی اللہ ہو گا، اور چونکا دل و دماغ کے ساتھ سوچنے والا ہو، فرمان باری تعالیٰ ہے:  
﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قُلْبٌ أَوْ أَلْقَى الشَّيْعَةَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾  
(ق: ۳۷)

”یقیناً اس میں اس آدمی کے لیے عبرت و نصیحت ہے جس کے پاس دل ہے، یا کان لگا کر سنبھالے اس کا دماغ حاضر ہو۔“

☆ جب نصیحت موقع محل کے مطابق کی جائے، اور جسے نصیحت کی جاری ہے وہ نصیحت کا طالب ہوتا بھی نصیحت نفع بخش بن جاتی ہے۔ سیدنا ابن ام مکتوم رض رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے، اور آپ سے کہنے لگے: یا رسول اللہ! آپ مجھے کچھ رشد و ہدایت کی بات بتلائیے، اور آپ کے پاس (اس وقت) سردارانِ مشرکین کہہ بیٹھے تھے، اس لیے

آپ ان سے منہ پھیرنے لگے، تو اللہ تعالیٰ نے سورہ ”عَبْسَ“ نازل فرمائی:

﴿عَبَسَ وَتَوَلََّ أَنْ جَاءَهُ الْأَغْمَلِيُّ وَمَا يُدْرِيكَ لَعْلَهُ يَرَى كَيْفَيَّتَهُ يَذَّكَّرُ فَتَنَفَعُهُ الِّذِيْكَرِيُّ أَمَّا مَنْ اسْتَغْنَى فَأَنْتَ لَهُ تَصَدِّيُّ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَرَى كَيْفَيَّتَهُ أَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى وَهُوَ يَخْشِيُّ فَأَنْتَ عَنْهُ تَنَاهَى كَلَّا إِمَّا تَذَلْ كَرَّةً فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ﴾ (عبس: ۱۲-۱)

”نبی ترش رو ہو گئے اور انہوں نے منہ پھیر لیا کہ ان کے پاس اندھا (ابن ام مکتوٰم) آگیا اور آپ کو کیا معلوم کہ شاید اس کی اصلاح ہو جاتی۔ یا نصیحت کی بات سنتا تو وہ نصیحت اسے کام آتی، لیکن جو شخص بے پرواہ ہوتا ہے اس پر آپ توجہ دیتے ہیں، حالانکہ آپ پر کوئی الزام نہیں اگر وہ اصلاح پذیر نہیں ہوتا۔ اور جو آدمی آپ کے پاس دوڑتا ہوا آتا ہے، اور اپنے رب سے ڈرتا ہے تو آپ اس کی طرف سے بے رخی بر تے ہیں۔ ہرگز نہیں بے شک قرآن ایک نصیحت ہے تو جو چاہے اس سے فائدہ اٹھائے۔“



Khofe Elahi Se behne waly aanso  
www.altoheed.com

تیسرا سبب:

## اپنی لغزشوں پر یاد دھانی اور ندامت

جب آدمی اپنے گناہوں کو یاد کرتا ہے تو اس کا دل نرم ہو جاتا ہے، اور خود بخود اسکی آنکھوں سے آنسو جاری ہو جاتے ہیں۔ چنانچہ سهل بن راصح یہ رجوعیہ فرماتے ہیں کہ میں نے سفیان بن عینیہ رجوعیہ سے کہا: آپ فضیل کوئی نہیں دیکھتے کہ اس کے آنسو کتے ہی نہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا:

((إِذَا فَرَحَ الْقَلْبُ نَدِيَتِ الْعَيْنَانِ .))<sup>۱</sup>

”جب کسی انسان کے دل کو (گناہ) زخم کر دیں تو آنکھیں خود بخود آنسو بہانا شروع کر دیتی ہیں۔“

ہر کسی کو اپنے گناہوں پر ندامت کے آنسو بہانے کا حکم رسول اللہ ﷺ نے دیا ہے، چنانچہ سیدنا عقبہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے پوچھا: اے اللہ کے رسول! نجات کیا ہے؟ تو آپ ﷺ نے مجھے جواب دیا:

((أَمْلِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَلَيْسَلَكْ بَيْتَكَ، وَابْلِكْ عَلَى خَطِيئَتِكَ ))<sup>۲</sup>

”اپنی زبان کی حفاظت کرو، اور تمہارے لیے تمہارا گھر کشادہ ہونا چاہیے (کہ فضول بیٹھک کی بجائے اپنے گھر میں بیٹھے رہو) اور اپنے گناہوں پر (ندامت کے) آنسو بہایا کرو۔“

حضرت ﷺ کے پاس جب سیدنا موسیٰ علیہ السلام پہنچے تو انہوں نے سیدنا موسیٰ علیہ السلام کو کبی نصیحت فرمائی:

۱ سیر أعلام النبلاء: ۴۳۹/۸.

۲ سنن ترمذی، ابواب الرہد، باب ماجاء فی حفظ اللسان، رقم: ۲۴۰۶، سلسلة الصحيحۃ، رقم: ۸۸۸.

((وَلَا تَضْحَكْ مِنْ غَيْرِ عَجَبٍ، وَالْزَمْ بَيْتَكَ، وَابْلِكْ عَلَىٰ  
خَطْبَيْتَكَ . ))

”صرف خوش کن معاملہ پر ہنسو، اپنے گھر کو لازم پکڑو، اور اپنی خطاؤں پر (خیثت الہی سے) ندامت کے آنسو بھاؤ۔“

اور سیدنا عیسیٰ علیہ السلام نے بھی اینے حوار یوں کو یہی فرمایا:

((طُوبِي لِمَنْ خَزَنَ لِسَانَهُ، وَوَسِعَهُ بَيْتَهُ، وَبَكَى مِنْ ذِكْرِ  
خَطْبَتِهِ. ))

”اس شخص کے لیے طوبی ہے جس نے اپنی زبان کی حفاظت کی، اور اس کا گھر اس کو وسیع لگا اور انی خطاوں پر آنسو بھائے۔“

سلف صالحین کا اینی لغزشوں پر آنسو بہانا:

عطاء الازرق حَرَّثُ اللَّهِ كَمْ تَعْلَقَ آتَا هُنَّ كَيْسٍ وَّرِيرَانٍ  
جَلَّهُ حَلَّهُ كَيْنَ، أَيْكَ چُورَانَ كَدِ درَپَّهُ ہوَگَيَا، چَنَانِچَ عطاءَ اللَّهِ، مُجِيبُ الدُّعَوَاتِ سَمَاعِيْنِ  
كَرَنَ لَگَهُ كَأَيْ اللَّهِ! مُجَھَهُ اسَ سَمَاعِيْنِ مُحَفَّظَرَکَلَ، اسَ دُعَاءَ کَيْ دِجَهَ سَمَاعِيْنِ اسَ چُورَ کَهَ باَتَّخَ  
پَاؤِنَ خَشَكَ لَکَڑِیَ کَ طَرَحَ ہوَگَنَ، اوَ اسَ نَے زَوَرَ زَوَرَ سَمَاعِيْنِ رُونَا شَرُوعَ کَرَدِيَا۔ اوَ بَارَ بَارَ کَهَ  
رَهَا تَحَا کَ اللَّهِ کَيْ قَمَ! مَیں کَبُھِی دُوَبارَهِ یَہِ کَامَنْہِیںَ کَرَوُنَ گَا! جَب عطاءَ حَرَّثُ اللَّهِ نَے اسَ کَی بَے بَیِ  
دِیکَھِی توَ اللَّهِ تَعَالَیَ سَمَاعِيْنِ دُعاَ کَيْ تَوَهَ آزادَ ہوَگَيَا، اوَ پُھَرَ عطاءَ حَرَّثُ اللَّهِ کَهَ پِچَھَے پِچَھَے ہوَلِیَا، اوَ کَہِنَ  
لَگَا کَ مَیں تَجَھَهُ اللَّهِ کَا وَاسِطَهَ دَے کَرَ پُوچَھَتاَ ہوَنَ کَهَ آپَ کَوَنَ ہو؟ اسَ کَ استَفْسَارَ پَر عطاءَ  
حَرَّثُ اللَّهِ نَے کَہَا کَیَا تَمَ اسَ خَصَّ کَوَجَانِتَهُ ہوَجُورَاتِ کَ وقتَ نَمازَ پِڑَھَنَے کَ لَیِّنَ وَرِيرَانَ وَرِيرَانَ

<sup>٤٠</sup> كتاب الزهد للإمام احمد، ص : ٩٣، حلية الأولياء: ١٤٤/٨ ، بسنده صحيح.

<sup>٢٥</sup> الزهد للإمام أحمد، ص: ٨٥، رقم: ٣٠٣، كتاب الزهد لإبن المبارك، رقم: ١١٣، كتاب الزهد للإمام وكيع: ٢٥٩ / ١، روضة العقولاء لابن حبان، رقم: ٥٣، معجم صغير طبراني: ٧٨١، معجم أوسط: ١٣١ / ١، مسند الشاميين، رقم: ١٠٢، وسنده صحيح.

۷۵ خوب الہی سے بینے والے آنسو دل کی نزی کے اسباب  
جگہوں پر چلا جاتا ہے؟ تو اس نے کہا: ہاں! وہ عطاءِ اسلامی ہے، پس وہ چور ویران جگہ کی طرف  
عطاءِ اسلامی کے پاس گیا، اور عرض کیا! کہ میں اپنے فلاں فلاں جرم سے تائب ہو کر آپ کے  
پاس آیا ہوں، پس میرے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائیں کہ وہ مجھے معاف کر دے، اس پر عطاءِ  
اسلامی ﷺ نے آسمان کی طرف ہاتھ اٹھائے، اور رورکر کہنے لگے: تمہارا بھلا ہو، میں وہ عطاءِ  
الازرق نہیں ہوں۔ ①



چوتھا سبب:

## انابتِ الہی

۱۔ انابت اور توبہ کا معنی:

انابت اور توبہ کا معنی یہ ہے کہ آدمی اللہ کے خوف سے اپنے گناہوں کی معافی طلب کرنے کے لیے اللہ کی طرف رجوع کرے۔

۲۔ توبہ کا حکم:

توبہ کے وجوب پر کتاب و سنت کے بکثرت دلائل اور امت کا اجماع موجود ہے۔

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ((فَالْعُلَمَاءُ: الْتَّوْبَةُ وَاجِبَةٌ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ)) ①

”علماء نے کہا ہے کہ توبہ ہر گناہ سے واجب ہو جاتی ہے۔“

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَئِمَّةُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّحُونَ﴾

(النور: ۳۱)

اے مومنو! سب کے سب اللہ کی طرف رجوع (توبہ) کرو! شاید تم کامیاب ہو جاؤ۔“

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿إِنْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ﴾ (ہود: ۳)

”اپنے رب سے استغفار کرو، اور اسکی طرف رجوع کرو۔“

❶ ریاض الصالحین: ۴۰ - ۳۹۱ (طبعہ دارالسلام).

### ۳۔ سبب توبہ:

اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تَنْظُرْ نَفْسَكُمْ مَا قَدَّمْتُ لِغَدِيرَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ (سورة الحشر: ۱۸)

”اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو، اور ہر ایک کو یہ دیکھنا چاہیے کہ اس نے کل کے

لیے کیا سامان کیا ہے۔“

مفسرین نے لکھا ہے کہ یہ آیت کریمہ ماسبہ نفس کے باب میں بنیادی حیثیت رکھتی ہے، موننوں کو اللہ تعالیٰ نے اس میں نصیحت کی ہے کہ وہ ظاہر و پوشیدہ ہر حال میں اللہ سے ڈرتے رہیں، فرانش و واجبات کی ادائیگی کا اہتمام کریں، اور محترمات و ممنوعات سے بچتے رہیں، اور ہر وقت اپنی آخرت کو سدھارنے کی کوشش میں رہیں، اور ہر دم یہ خیال رہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے اعمال کو دیکھ رہا ہے، اور انہیں ریکارڈ میں لا رہا ہے۔ کوئی چیز اس کے علم سے مخفی نہیں ہے۔ اور یہی چیز توبہ کے اسباب میں سے ایک اہم سبب ہے۔

### ۴۔ توبہ کی شروط:

اگر گناہ کا تعلق اللہ تعالیٰ سے ہے، کسی آدمی کے حق سے متعلق نہیں ہے تو ایسے گناہ سے توبہ (کی قبولیت کے لیے) تین شرطیں ہیں۔ اگر ایک شرط بھی مفقود ہوگی تو توبہ صحیح نہیں۔

★ یہ کہ فوراً اس گناہ کو چھوڑ دے۔ (جس سے توبہ کر رہا ہے)

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِمَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ

قَرِيبٍ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ﴾ (النساء: ۱۷)

”اللہ کے نزدیک صرف ان لوگوں کی توبہ قبول ہوتی ہے جو نادانی میں گناہ کر بیٹھتے

ہیں، پھر جلد ہی توبہ کر لیتے ہیں، تو اللہ ان کی توبہ قبول کرتا ہے۔“

☆ یہ کہ اپنے اس فعل (گناہ) پر نادم ہو۔

محسن انسانیت ملشیعۃ کی حدیث ہے:

((الَّذِمْ تَوْبَةٌ .))

”گناہ پر شرمندگی ہی توبہ ہے۔“ بقول شاعر:

میری آنکھوں سے بہہ نکلے تھے جو آنسو نداامت میں  
وہی بخشش کے موتي بن گئے دریائے رحمت میں  
یہ کہ وہ پختہ ارادہ کرے کہ آئندہ کبھی یہ گناہ نہیں کرے گا۔  
جیسا کہ فرمائی باری تعالیٰ ہے:

﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَ مَنْ يَعْفُرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (آل عمران: ۱۳۵)

”اور جب ان سے کوئی بدکاری ہو جاتی ہے، یا اپنے آپ پر ظلم کرتے ہیں، تو اللہ کو یاد کرتے ہیں، اور اپنے گناہوں کے لیے مغفرت طلب کرتے ہیں، اور اللہ کے علاوہ کون گناہوں کو معاف کر سکتا ہے، اور اپنے کیے پر جان بوجھ کر اصرار نہیں کرتے۔“

اور اگر اس گناہ کا تعلق کسی آدمی سے ہے تو اس کے لیے چار شرطیں ہیں: تین یہی (مذکورہ) اور چوتھی شرط یہ ہے۔

☆ کہ وہ صاحب حق کا حق ادا کرے۔ اگر کسی کامال یا اس قسم کی کوئی چیز ناجائز طریقے سے

❶ صحیح سنن ابن ماجہ، کتاب الزهد، باب ذکر التوبۃ، رقم: ۴۲۵۲، حاکم نے اسے صحیح کہا ہے، اور ذہنی نے اس کی موافقت کیے۔ مستدرک حاکم: ۲۴۳/۴۔

لی ہو تو اسے واپس کرے، کسی پر تھمت وغیرہ لگائی ہو تو اس کی حد اپنے نفس پر گلوائے یا اس سے معافی طلب کر کے اس کو راضی کرے۔ اگر کسی کی غیبت کی ہے تو اسکو اس سے معاف کروائے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((مَنْ كَانَتْ لَهُ مَظْلَمَةٌ لَاَخِيْهِ مِنْ عَرْضِهِ أَوْ شَاءَ فَلِيَتَحَلَّلَهُ مِنْهُ  
الْيَوْمَ قَبْلَ أَنْ لَا يَكُونَ دِينَارٌ وَلَا دِرْهَمٌ، إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ  
أَخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلَمَتِهِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أَخِذَ مِنْ  
سَيِّئَاتِ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ .)) ①

”اگر کسی شخص کا ظلم کسی دوسرے کی عزت پر ہو یا کسی طریقہ (سے ظلم کیا ہو) تو اسے آج ہی اس دن کے آنے سے پہلے معاف کرالے جس دن نہ دینار ہوں گے نہ درہم، بلکہ اگر اس کا کوئی نیک عمل ہوگا تو اس کے ظلم کے بدے میں وہی لے لیا جائے گا۔ اور اگر کوئی نیک عمل اس کے پاس نہیں ہوگا تو اس کے ساتھی (مظلوم) کی برایاں اس پر ڈال دی جائیں گی۔“

اور اگر کوئی ظالم مظلوم سے اپنے مظلوم معاف نہ کرائے تو پھر موت کے بعد اس سے پورا پورا بدله دلایا جائے گا۔

## ۵۔ توبہ کی فضیلت:

نبی التوبہ، محمد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((اللَّهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِ كُمْ سَقْطَ عَلَى بَعِيرِهِ وَقَدْ  
أَضَلَّهُ فِي أَرْضٍ فَلَّاَهٌ .)) ②

① صحیح بخاری، کتاب المظالم والغضب، رقم: ۲۴۴۹.

② صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب التوبہ، ح ۶۳۰، صاحیح مسلم، کتاب التوبہ، باب الحضر علی التوبہ، ح ۲۷۴۷.

”اللہ تعالیٰ اپنے بندے کی توبہ سے اس شخص سے کہیں زیادہ خوش ہوتا ہے جس نے کسی جنگل بیابان میں اپنا اونٹ گم کر کے پھر پالیا ہو،“

مزید فرمایا:

(( وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلَمْ تُذَنِبُوا لَذَهَبَ اللَّهُ بِكُمْ وَلَجَاءَ بِقَوْمٍ يُذْنِبُونَ فَيَسْتَغْفِرُونَ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لَهُمْ . )) ①

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر تم گناہ نہ کرتے تو اللہ تعالیٰ تمہیں اٹھا لیتا، اور تمہارے بجائے گناہ کرنے والی قوم کو لاتا، وہ اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کرتے تو رب کریم انہیں معاف کر دیتا،“

اور فرمایا:

”چھوٹے گناہوں سے بچو، حقیقت میں چھوٹے گناہوں کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی قافلہ کسی وادی میں اترے پھر ان میں سے ایک شخص ایک لکڑی لائے، پھر ایک اور شخص لکڑی لائے، پھر ایک اور شخص لکڑی لائے، اور پھر باری باری تمام لوگ اتنی لکڑیاں آٹھی کر لیں کہ آگ جلا کر اپنی روٹی پکا سکیں۔ چھوٹے گناہوں کا بھی بالکل یہی حال ہے۔ کیوں کہ چھوٹے گناہ مل کر تمہاری بتاہی کا سامان بن جاتے ہیں (جس طرح لکڑیاں مل کر آگ جلانے کے قابل ہو گئیں)۔ ②

اور ایک مقام پر فرمایا:

(( لَوْ أَنَّ لَا بْنَ آدَمَ وَادِيًا مِنْ ذَهَبَ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَادِيَانَ ، وَلَنْ يَمْلَأَ فَاهٌ إِلَّا التُّرَابُ وَيَتُوبَ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ . )) ③

① صحیح مسلم، کتاب التوبۃ، باب سقوط الذنوب بالاستغفار والتوبۃ، ح: ۱۹۶۵

② مسند أحمد: ۳۳۱/۵، معجم کبیر للطبرانی، رقم: ۱۰۵۰، صحیح الجامع الصغیر، رقم: ۲۶۸۶.

③ صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب ما یتفق من فتنة المال، ح: ۶۴۳۶، صحیح مسلم، کتاب الزکوة، باب لوان لابن آدم وادیین لا یتغیی ثالثاً، ح: ۱۰۴۹.

”اگر ابن آدم کے پاس ایک وادی سونے کی ہوتی وہ اس پر قناعت نہیں کرے گا بلکہ چاہے گا کہ اس کے پاس دو وادیاں ہوں، اس کامنہ تو (قبر کی) مٹی ہی بھرے گی، اور اللہ تعالیٰ اس پر رجوع فرماتا ہے جو اس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ (یعنی توبہ کرنے والے کی توبہ قبول فرماتا ہے)

## ۶۔ بے مثال توبہ کے چند واقعات:

الہذا جو بھی آدمی اپنے رب سے اپنے گناہوں کی معافی مانگتا ہے، اللہ اس کے گناہ معاف فرمادیتے ہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے اسماء حسنی میں سے ”الغَفَّارُ“ بخشنے والا ”الْتَّوَابُ“ بہت توبہ قبول کرنے والا۔ ”الْعَفْوُ“ معاف کرنے والا ”الغَفُورُ“ بار بار بخشنے والا، بھی شامل ہے۔ پس ہر عاصی اور گنہگار کو چاہیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی رحمت، بخشش اور معافی سے بھر پور فائدہ اٹھائے۔ ذیل کی سطور میں ہم بطور سبق اور ترغیب کے ان لوگوں کا تذکرہ بھی کر دیتے ہیں جن کی توبہ اللہ تعالیٰ نے قبول فرمائی۔

☆.....سوآدمیوں کے قاتل کی توبہ

سیدنا ابوسعید سعد بن مالک بن شنان الحدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم سے پہلے لوگوں میں ایک شخص تھا، اس نے ننانوے (۹۹) قتل کیے۔ پس اس نے روئے زمین کے سب سے بڑے عالم کی بابت لوگوں سے پوچھا تو اسے ایک راہب (پادری) کا پتہ بتایا گیا، اس نے اس سے جا کر پوچھا کہ اس نے ننانوے قتل کیے ہیں، کیا اس کی توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ اس نے کہا: نہیں۔ اس نے اس پادری کو بھی قتل کر کے سوکی تعداد پوری کر لی، اس نے پھر پوچھا کہ مجھے سب سے بڑا عالم بتاؤ؟ اسے ایک عالم کی نشاندہی کی گئی۔ اس نے اس سے جا کر پوچھا کہ اس نے سوآدمی قتل کیے ہیں کیا اس کی توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ اس عالم نے کہا: ہاں، کون ہے جو اس کے اور اس کی توبہ کے درمیان حائل ہو سکتا ہے؟ جاؤ! تم فلاں علاقے میں چلے جاؤ! بلاشبہ وہاں کچھ ایسے لوگ ہیں جو اللہ کی عبادت کرتے ہیں، تم بھی ان

خوب الہی سے بینے والے آنسو میں ۸۲

کے ساتھ اللہ کی عبادت کرو اور اپنی زمین کی طرف واپس نہ آنا یہ برائی کی زمین ہے۔ چنانچہ اس نے نیکیوں کی اس بستی کی طرف سفر شروع کر دیا، ابھی اس نے آدھا راستہ ہی طے کیا تھا۔ کہ اسے موت آگئی (اس کی روح کو لینے کے لیے) رحمت کے فرشتے اور عذاب کے فرشتے دونوں ہی آگئے اور ان کے درمیان جھگڑا شروع ہو گیا۔ رحمت کے فرشتوں نے کہا: وہ تائب ہو کر آیا تھا اور دل کی پوری توجہ سے وہ اللہ کی طرف آنے والا ہے۔ عذاب کے فرشتے بولے: اس نے کبھی بھلائی کا کام نہیں کیا (اس لیے وہ عذاب کا مستحق ہے، ان فرشتوں کے مابین یہ جھگڑا اجاري تھا) کہ ایک فرشتہ آدمی کی شکل میں آیا، اسے انہوں نے اپنا حکم (فصل) بنا لیا۔ اس نے فیصلہ دیا کہ دونوں زمینیوں کی درمیانی مسافت کوناپو، یعنی جس علاقے سے وہ آیا تھا وہاں سے یہاں تک کا فاصلہ، اور یہاں سے نیکیوں کے علاقے کا فاصلہ، دونوں کی پیمائش کرو ان دونوں میں سے وہ جس کے زیادہ قریب ہو، وہی اس کا حکم ہو گا۔ چنانچہ انہوں نے پیمائش کی تو انہوں نے اس زمین کو زیادہ قریب پایا۔ جس کی طرف وہ ارادہ کیے جا رہا تھا، پس اسے رحمت کے فرشتوں نے اپنے قبضے میں لے لیا۔ اور دوسری روایت میں ہے کہ اسے نیک بستی کی طرف ایک باشست قریب پایا گیا، پس اسے نیکیوں میں شمار کیا گیا۔ ①

☆.....عائد یہ خاتون کی توبہ

سیدنا عمران بن حصین خزانی رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ جبینہ قبیلے کی ایک عورت رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی، اور وہ ارتکاب زنا سے حاملہ تھی۔ اس نے (آکر) کہا: یا رسول اللہ! مجھ سے حد والے گناہ کا ارتکاب ہو گیا ہے، آپ مجھ پر حد قائم فرمادیجئے! (ماجی) نبی ﷺ نے اس کے ولی (وارث، قریبی رشتہ دار) کو بلایا اور فرمایا: اس کو اپنے طریقے سے پاس رکھ اور جب یہ پچھے جن لے تو اس کے بعد اس کو لے آنا، چنانچہ اس نے ایسا ہی

① صحیح بخاری، کتاب الأنبياء ح: ۳۴۷۰، صحیح مسلم، کتاب التوبۃ، باب قبول توبۃ القاتل، ح: ۷۰۰۸، ۷۰۰۹.

کیا۔ اللہ کے پاک پیغمبر ﷺ نے اس کی بابت حکم دیا تو اس کے کپڑے اس پر مضبوطی سے باندھ دیئے گئے پھر آپ کے حکم پر اسے رجم کر دیا گیا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی۔ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ عرض کیا: یا رسول اللہ! اس بدکاری کرنے والی عورت پر آپ نماز جنازہ پڑھتے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: (عمر! تمہیں نہیں معلوم) اس عورت نے ایسی (خلص) توبہ کی ہے کہ اگر اسے اہل مدینہ کے ستر آدمیوں پر تقسیم کر دیا جائے تو ان کو کافی ہو جائے۔ کیا اس سے بھی افضل کوئی بات ہے کہ اللہ عز و جل کی رضا کے لیے اس نے اپنی جان تک قربان کر دی؟ ۰

#### ۷۔ مغفرت طلب کرنے کے لیے چند دعائیں:

اللہ تعالیٰ نے نبی ﷺ کو سکھایا کہ وہ ہر حال میں اپنے رب کی حمد و شاہیان کرتے رہیں، اور اس سے مغفرت و رحمت کی دعا کرتے رہیں، چنانچہ رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

((وَاللَّهُ إِنِّي لَأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ، وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً۔)) ۱

”اللہ کی قسم! میں ایک دن میں ستر سے زیادہ مرتبہ اللہ سے استغفار کرتا ہوں، اور اس سے توبہ کرتا ہوں۔“

چنانچہ ہم ذیل کی سطور میں ان چند ادعیہ کا ذکر کرتے ہیں جن کے ذریعہ رسول اللہ ﷺ اپنے رب سے مغفرت طلب فرمایا کرتے تھے۔

★ ﴿رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ﴾ (المؤمنون: ۱۱۸) ۲

”میرے رب! میری مغفرت فرمادے، اور مجھ پر رحم کر دے، اور تو سب سے بہتر رحم کرنے والا ہے۔“

★ سیدنا شداد بن اوس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (یہ) سید الاستغفار

۱ صحیح مسلم، کتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنی، حدیث رقم: ۴۴۳۳۔

۲ صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب استغفار النبی ﷺ فی الیوم واللیلة، رقم: ۶۳۰۷۔

خوب الہی سے بینے والے آنسو ہے۔ لہذا تم دعا کیا کرو، اور جو شخص یہ کلمات پورے یقین کے ساتھ دن کو کہے اگر شام سے پہلے فوت ہو جائے، وہ جنت میں داخل ہوگا۔ اور جو کوئی رات کو یہ کلمات یقین کے ساتھ کہے اور صبح سے پہلے فوت ہو جائے وہ بھی جنت میں جائے گا (کلمات یہ ہیں):

((اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتَنِي، وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ، وَوَعْدُكَ مَا اسْتَطَعْتُ، أَعُوذُ بِكَ، مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، أَبُوءُ لَكَ بِنَعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْلِي، فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ .)) ①

”اے میرے اللہ! تو میرا رب ہے، تیرے سوا کوئی معبود بحق نہیں، تو نے مجھے پیدا کیا، میں تیرا بندہ ہوں، مقدور بھر تیرے وعدے اور عہد پر قائم ہوں، میں اپنے اعمال کے ثمر سے تیری حفاظت چاہتا ہوں، مجھ پر تیری جو نعمتیں ہیں ان کا اقرار کرتا ہوں، اور اپنے گناہوں کا بھی اقرار کرتا ہوں مجھے معاف کر دے۔ بے شک تیرے سوا کوئی گناہوں کو معاف کرنے والا نہیں۔“

☆ سیدنا حذیفہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو نمازِ تجد کے وجود میں

یہ دعا پڑھتے سنا:

((رَبِّ اغْفِرْلِيْ ، رَبِّ اغْفِرْلِيْ .)) ②

”اے میرے پروردگار! مجھے بخش دے، اے میرے پروردگار! مجھے معاف فرمा۔“

## ۸۔ گناہوں کو دھو دینے والے اعمال:

ذیل کی سطور میں ہم (ادعیہ کے علاوہ) ان اعمال کا ذکر بھی کیے دیتے ہیں جن کے متعلق رسول اللہ ﷺ نے نص قائم کر دی ہو کہ یہ اعمال گناہوں کی بخشش کا باعث ہیں۔ تاکہ ہر کوئی مسلمان آدمی ان اعمال کے ذریعے اپنے رب سے اپنے گناہ معاف کر لے۔

① صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب أَفْضَلُ الْإِسْتَغْفارِ، ح: ۶۳۰۶ و باب ما يقول إذا أصبح، ح: ۶۳۲۳۔

② سنن ابو داؤد، کتاب الصلوٰۃ، باب ما يقول الرجل في رکوعه وسجوده، رقم: ۸۷۴ علام البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

☆.....نماز میں امام کے پیچھے آمین کہنا، اور آمین کا فرشتوں کی آمین سے ملنا

سیدنا ابو حیرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِذَا أَمِنَ الْإِمَامُ فَأَمِنُوا، فَإِنَّهُ مِنْ وَاقِقَ تَأْمِينَةً أَمِينَ الْمَلَائِكَةِ  
عُفْرَلَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ .)) ①

”جب امام آمین کہے تو تم بھی آمین کہو، پس جس شخص کی آمین فرشتوں کی آمین سے موافق تکریت کر گئی، اس کے سابقہ (صغیرہ) گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔“

☆.....رکوع سے اٹھ کھڑے ہونے کے بعد ”اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ“ پڑھنا

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِذَا قَالَ الْإِمَامُ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا، اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ  
الْحَمْدُ، فَإِنَّهُ مِنْ وَاقِقَ قَوْلِهِ قَوْلَ الْمَلَائِكَةِ عُفْرَلَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ .)) ②

”جب امام ”سمع اللہ لمن حمدہ“ کہے تو تم ”اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ  
الْحَمْدُ“ کہو کیونکہ جس کا یہ گناہ فرشتوں کے کہنے کے ساتھ ہو گیا، اس کے پیچھے تمام گناہ بخش دیئے جائیں گے۔“

☆.....کھانا کھانے کے بعد دعا کرنا

سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص کھانا کھانے کے بعد

یہ کلمات پڑھے اس کے اگلے پچھلے تمام گناہ بخش دیئے جائیں گے (کلمات یہ ہیں)۔

((الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَطْعَمَنِي هَذَا وَرَزَقَنِيْهِ مِنْ غَيْرِ حَوْلٍ مِّنِيْ  
وَلَا قُوَّةٌ .)) ③

① صحیح بخاری، کتاب الأذان، باب جهر الامام بالتأمين، ح: ۷۸۰.

② صحیح بخاری، کتاب الأذان، باب فضل اللهم ربنا لك الحمد، ح: ۷۹۶.

③ البانی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو (وما تأخر) ”اگلے گناہ“ کے الفاظ چھوڑ کر سن کہا ہے۔ صحیح سنن ترمذی،

ابواب الدعوات، باب ما يقول إذا فرغ من الطعام، ح: ۳۴۵۸، صحیح سنن أبو داؤد، ۴۴۴۴

”تمام تعریفِ اللہ تعالیٰ کی ہیں جس نے مجھے بغیر میری قوت اور طاقت کے کھانا کھلایا۔“

☆.....نماز کے بعد ذکر کرنا

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((مَنْ سَبَحَ فِيْ دُبْرِ كُلِّ صَلَاةٍ ثَلَاثًا وَثَلَاثِيْنَ، وَحَمَدَ اللَّهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِيْنَ وَكَبَرَ اللَّهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِيْنَ فِيْلَكَ تِسْعَةً وَتِسْعُونَ، وَقَالَ تَمَامَ الْمِائَةِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَئِيْ قَدِيرٌ، عُفِرَتْ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدَ الْبَحْرِ .)) ①

”جس شخص نے ہر نماز کے بعد تین تیس (۳۳) بار ((سُبْحَانَ اللَّهِ)) تین تیس

(۳۳) بار ((الْحَمْدُ لِلَّهِ)) اور تین تیس (۳۳) بار ((اللَّهُ أَكْبَرٌ)) کہا تو

یعناؤے (۹۹) کلمات ہو گئے، اور سو (۱۰۰) کا عدد پورا کرنے کے لیے کہا ((لَا

إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى

كُلِّ شَئِيْ قَدِيرٌ)) ”اللہ کے علاوہ کوئی معبد بر جن نہیں، ساری کی ساری

بادشاہت اسی کی ہے، اور اس کی تعریف ہے، اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

تو اس کے تمام گناہ معاف کر دیے جائیں گے خواہ وہ سمندر کے جھاگ کے برابر ہوں۔“

☆.....ایک دن میں سو (۱۰۰) مرتبہ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ کہنا:

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

↔ کتاباللباس، باب ما يقول إذا لبس ثوبا جديدا ح: ۴۰۲۳، مسنـد احمد (۴۳۹/۳)، سنن

دارمي رقم: ۲۶۹۳.

❶ صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب استحباب الذکر بعد الصلوة وبيان صفتہ حدیث، رقم: ۱۲۵۳.

((مَنْ قَالَ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ فِي يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةٍ حُطِّتْ  
خَطَايَاً، وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ .)) ①

”جس نے ”سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ“ دن میں سو(100) مرتبہ کہا، اس کے گناہ  
معاف کر دیے جاتے ہیں، خواہ سمندر کی جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں۔“

اچھی طرح وضو کرنا ☆.....

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِذَا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ، أَوِ الْمُؤْمِنُ، فَعَسَلَ وَجْهَهُ  
خَرَجَتْ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعِينِهِ، مَعَ الْمَاءِ، أَوْ  
مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ، أَوْ نَحَوَ هَذَا، وَإِذَا غَسَلَ يَدِيهِ خَرَجَتْ مِنْ  
يَدِيهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ بَطَشَتُهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاءِ أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ  
حَتَّى يَخْرُجَ نَقِيًّا مِنَ الدَّنَوِ .)) ②

”جب مسلمان یا مومن بندہ وضو کرتا ہے، اور اپنا چہرہ دھوتا ہے تو پانی کے ساتھ یا  
پانی کے آخری قطرے کے ساتھ اس کے چہرے کے تمام گناہ جھپڑ جاتے ہیں جو  
اس نے آنکھوں سے دیکھ کر کیے تھے، اور جب اپنے ہاتھوں کو دھوتا ہے تو ہاتھوں  
کے گناہ پانی کے ساتھ یا پانی کے آخری قطرے کے ساتھ جھپڑ جاتے ہیں جو اس  
نے ہاتھوں کے ساتھ کیے تھے، حتیٰ کہ وہ گناہوں سے پاک ہو جاتا ہے۔

☆.....نماز پنجگانہ، جمعہ اور رمضان کے روزوں پر محافظت کرنا

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((الصَّلَاةُ الْخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ

① صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب فضل التسبیح، ح: ۶۴۰۵.

② صحیح سنن ترمذی، ابواب الطهارة، باب ما جاء في فضل الوضوء، ح: ۲، مؤطا (۷۵) مسنند  
احمد: ۳۰۳/۲۔ سنن دارمی، ح: ۷۲۴.

مُكَفِّرَاتُ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ ۝ ۱)

”پانچ نمازیں، اور ایک جمعہ سے لے کر دوسرا جمعہ پڑھنا، اور ایک رمضان سے دوسرے رمضان کے روزے رکھنا ان کے درمیان والے گناہوں کے لیے کفارہ بن جاتے ہیں۔ انسان جب تک کبیرہ گناہ نہ کرے۔“

☆.....اذان دینا

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ الْمُؤْذِنَ يَغْفِرُ لَهُ مُدَى صَوْتِهِ .)) ۲)

”یقیناً موذن کے گناہ اس کی آواز کی مقدار معاف کر دیئے جاتے ہیں۔“  
☆.....اذان سننے کے بعد ذکر کرنا

سیدنا سعد بن ابی واقعؑ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص اذان سننے کے بعد یہ کلمات پڑھے اس کے گناہوں کو بخش دیا جائے گا۔

((أَشَهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ-رَضِيَ اللَّهُ رَبِّاً ، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولاً وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا .)) ۳)

”میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ بے شک محمد ﷺ اس کے بندے، اور رسول ہیں۔ میں اللہ کے رب ہونے پر، محمد ﷺ کے رسول ہونے پر اور اسلام کے دین ہونے پر راضی ہو گیا۔“

۱) صحیح بخاری، کتاب الطهارة، ح: ۵۵۲.

۲) مسنند احمد: ۲۶۶/۲، صحیح الجامع الصغیر، رقم: ۱۹۲۹.

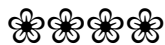
۳) صحیح مسلم، کتاب الصلاة، رقم: ۸۵۱.

☆.....اچھی مجالس میں اللہ کا تقرب حاصل کرنے کے لیے حاضر ہونا

سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((مَا مِنْ قَوْمٍ اجْتَمَعُوا يَذْكُرُونَ اللَّهَ لَا يُرِيدُونَ بِذَلِكَ إِلَّا وَجْهَهُ إِلَّا نَادَاهُمْ مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ، أَنْ قُومُوا مَغْفُورًا لَكُمْ ، قَدْ بُدَّلَتْ سَيِّئَاتُكُمْ حَسَنَاتٍ . )) ①

”جو بھی قوم اللہ کی رضا کے حصول کے مجلس قائم کرتی ہے تو اسے آسمان سے منادی کرنے والا ندا دیتا ہے: تم اس مجلس سے اس حالت میں اٹھو گے کہ تمہارے گناہ معاف ہوں گے، اور تمہاری سیاہ کاریاں نیکیوں میں بدی ہوئی ہوں گی۔“



Khofe Elahi Se behne waly aasoso  
www.altoheed.com

❶ ۱. احمد شاکر رضی اللہ عنہ نے اسے حسن کہا ہے۔ مسند احمد: ۳/۱۴۲، ح: ۱۲۴۵۳۔ مسند ابو یعلی، ح:

2. طبرانی اوسط، ح: ۱۵۷۹۔ ۴۱۴۱

پانچواں سبب:

## کثرتِ نوافل

### ۱۔ نفل کے معنی و مفہوم:

”نفل“ کا معنی زائد ہے۔ کہا جاتا ہے ((تَنَقْلُ الْمُصَلَّیٌ)) نوافل (فرائض سے زائد نمازیں) پڑھنا، یہ بھی کہا جاتا ہے ((هُوَ يُصَلِّي النَّافِلَةَ)) وہ فرض کے علاوہ نفل نماز پڑھتا ہے۔

اور شرعی طور پر نفل فرض اور واجب کے علاوہ اس عمل کو کہتے ہیں۔ جو مسلمان پر فرض نہ ہو، اور وہ اسے اپنی مرضی و خوشی سے سرانجام دے۔ ① فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ﴾ (البقرة: ۱۸۴)

”اور جو کوئی اپنی خوشی سے زیادہ بھلائی کرنا چاہے تو وہ اس کے لیے بہتر ہے۔“

### ۲۔ نوافل کی فضیلت:

☆.....نفی عبادت بندے کی طرف اللہ کی محبت کھینچ لاتی ہے:

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ جس نے میرے کسی ولی سے دشمنی کی اسے میری طرف سے اعلان جنگ ہے، اور میرا بندہ جن جن عبادتوں سے میرا قرب حاصل کرتا ہے اور کوئی عبادت مجھ کو اس سے زیادہ پسند نہیں ہے جو میں نے اس پر فرض کی ہے (یعنی فرائض مجھ کو بہت پسند ہیں جیسے نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ) اور میرا بندہ فرض ادا کرنے کے بعد نفل عبادتیں کر کے مجھ سے اتنا زدیک ہو جاتا ہے کہ میں

اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہے۔ پھر جب میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں، جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے، اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کپڑتا ہے، اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے، اور اگر وہ مجھ سے مانگتا ہے تو میں اسے دیتا ہوں، اگر وہ کسی دشمن یا شیطان سے میری پناہ کا طالب ہوتا ہے تو میں اسے محفوظ رکھتا ہوں، اور میں جو کام کرنا چاہتا ہوں اس میں مجھے اتنا تردندیں ہوتا جتنا کہ مجھے اپنے مومن بندے کی جان نکالنے میں ہوتا ہے۔ وہ تو موت کی وجہ سے تکلیف جسمانی کو پسند نہیں کرتا اور مجھ کو بھی اسے تکلیف دینا بُرَالگَتَہ ہے۔ ①

**فائدہ:**..... اس حدیث کی تحریح کرتے ہوئے علامہ داؤد راز دہلوی رحمۃ اللہ علیہ رقم طراز ہیں:

”اس حدیث کا یہ مطلب نہیں ہے کہ بندہ عین اللہ ہو جاتا ہے جیسے معاذ اللہ اتحادیہ اور حلویہ کہتے ہیں، بلکہ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ جب بندہ میری عبادت میں غرق ہو جاتا ہے، اور مرتبہ محبوبیت پر پہنچ جاتا ہے تو اس کے حواس ظاہری و باطنی سب شریعت کے تابع ہو جاتے ہیں۔ وہ ہاتھ، پاؤں، کان، آنکھ سے صرف وہی کام لیتا ہے جس میں میری مرضی ہے۔ خلاف شریعت اس سے کوئی کام سرzed نہیں ہوتا۔“

☆..... کثرت سے نوافل ادا کرنا نبی کریم ﷺ کے سماں تھے جنت میں داخل ہونے

کا سبب ہے:

سیدنا ربیعہ بن کعب اسلمی فتنہ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس رات گزارا کرتا تھا، اور رات کو آپ ﷺ کے لیے وضو اور استخخار نے کے لیے پانی رکھا کرتا کہ (ایک رات) مجھے آپ ﷺ نے فرمایا: ”سَلْ“ مجھ سے سوال کرو، پس میں نے عرض کیا:

① صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب التواضع، ح: ۶۵۰۲۔ مسند احمد، ح: ۲۶۱۹۳۔

میں جنت میں بھی آپ کی صحبت میں رہنا چاہتا ہوں، تو آپ ﷺ نے فرمایا: اس کے علاوہ کوئی اور خواہش ہوتے تادو؟ (فرماتے ہیں) میں نے پھر کہا: میری یہی خواہش ہے (کہ جنت میں بھی آپ کے ساتھ رہوں) تو آپ ﷺ نے فرمایا:

((فَأَعْنِيْ عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ)) ①

”پس زیادہ سے زیادہ نفل و نوافل ادا کر کے میری مذکروں“

کسی نے خوب کہا ہے

وہ سجدہ روح زمین جس سے کانپ جاتی تھی  
اسی کو آج ترستے ہیں ممبر و محرب  
☆.....نواب فرائض کو مکمل کرتے اور ان کے تقص کو پورا کرتے ہیں:

سیدنا قیم الداری رحمۃ اللہ علیہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”روز قیامت بندے سے جس چیز کا سب سے پہلے حساب لیا جائے گا وہ اس کی نماز ہے، اگر اس نے اسے مکمل کیا ہوگا تو وہ اس کے لیے مکمل لکھ دی جائے گی، اور اگر اس نے اسے مکمل نہیں کیا ہوگا تو اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دے گا، ذرا دیکھو، میرے بندے نے کوئی نفل نماز بھی پڑھی تھی یا نہیں؟ (اگر نفل نماز پڑھی تھی تو) اس کے ذریعے اس کی فرض نمازوں کو مکمل کر دو، پھر زکاۃ کا اور اس کے بعد باقی تمام اعمال کا حساب بھی اسی طرح لیا جائے گا۔“ ②

☆.....نمازوں کے ذریعے درجات بلند ہوتے ہیں اور گناہ مٹا دینے جاتے ہیں:

سیدنا ثوبان رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ ان سے محبوب رب العالمین ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((عَلَيْكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ، فَإِنَّكَ لَا تَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً إِلَّا

① صحیح مسلم، کتاب الصلاة، باب فضل السجود والحمد عليه، ح: ۱۰۹۴.

② سنن ابو داؤد / رقم: ۸۶۴، سنن ابن ماجہ، کتاب إقامة الصلاة والسنن فيها، رقم: ۱۴۲۵، اس کو

البانی رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح کہا ہے، مزید مکہمین: مسند احمد: ۲۹۰/۲ - احمد شاکر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: إسناده صحيح.

۹۳

رَفِعَكَ اللَّهُ بِهَا دَرَجَةً، وَحَطَّ عَنْكَ بِهَا خَطِيئَةً۔ ①

”آپ زیادہ سے زیادہ سجدے کیا کرو، کیونکہ تم اللہ تعالیٰ کی رضا کے لیے ایک سجدہ کرو گے تو وہ اس کے بدلتے تھارا ایک درجہ بلند کر دے گا اور تمہارا ایک گناہ مٹا دے گا۔“

### ☆.....نماز نفل گھر میں باعث برکت ہے:

سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول رب العالمین ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((اَجْعَلُوا فِي بُؤُوتِكُمْ مِنْ صَلَاتٍ كُمْ، وَلَا تَتَّخِذُوهَا قُبُورًا۔ ②))

”اپنے گھروں میں بھی نمازیں پڑھا کرو، اور انھیں بالکل مقبرہ نہ بنالو۔“

امام نووی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

((وَإِنَّمَا حَثَّ عَلَى النَّافِلَةِ فِي الْبَيْتِ لِكُونِهِ أَخْفَى وَأَبْعَدُ مِنَ الرِّيَاءِ، وَأَصْوَنُ مِنَ الْمُحِيطَاتِ، وَلِيَتَبَرَّكَ الْبَيْتُ بِذَلِكَ، وَتَنْزَلَ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَالْمَلَائِكَةُ، وَيَنْفَرُ مِنْهُ الشَّيْطَانُ۔ ③))

”نبی کریم ﷺ نے گھر میں نماز نفل ادا کرنے کی ترغیب اس لیے دی تاکہ انسان ریا کاری سے محفوظ رہ سکے، اور اس کی نماز اعمال ضائع کرنے والے امور سے زیادہ محفوظ رہتی ہے، اور تاکہ گھر میں برکت آئے، اللہ تعالیٰ کی رحمت نازل ہو، اور فرشتہ آئیں اور شیطان بھاگ جائے۔“

### ☆.....نفل نماز سے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا ہوتا ہے:

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی کریم ﷺ رات کو (انتالما) قیام فرماتے کہ آپ کے پاؤں مبارک (بیچہ ورم) پھٹنے لگتے۔ سیدنا عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں (میں نے عرض

① صحیح مسلم، کتاب الصلاة، باب فضل السجود والتحث عليه، رقم الحديث: ۴۸۸۔

② صحیح بخاری، کتاب الصلاة، رقم: ۴۲۲، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرين، رقم: ۷۷۷۔

③ شرح مسلم، ص: ۶۴۶، طبع دار ابن حزم۔

کیا) اے اللہ کے رسول! آپ ایسا کیوں کرتے ہیں، حالانکہ اللہ (غفور، رحیم) نے تو آپ کی  
اگلی چھلی خطا میں معاف کر دی ہیں؟ تو آپ نے فرمایا:  
((أَفَلَا أَكُونْ عَبْدًا شَكُورًا .))  
”کیا میں اللہ کا شکرگزار بندہ نہ ہوں؟“

## ۲۔ چند لفظی عبادات کا بیان:

ذیل کی سطور میں اب ہم چند نوافل عبادات کا ذکر کرتے ہیں تاکہ کوئی بھی مسلمان ان  
کے ذریعہ سے اپنے رب کو راضی کر لے اور محبوبیت کے درجہ پر فائز ہو جائے۔  
☆ فرائض کے ساتھ موصودہ سننیں، اور وہ بارہ رکعات ہیں:

جبیسا کہ سیدہ امّ حبیبہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
((مَنْ صَلَّى اثْنَيْ عَشَرَةَ رَكْعَةً فِي يَوْمٍ وَلَيْلَةً بُنِيَ لَهُ بَيْتٌ فِي  
الْجَنَّةِ .))  
①

”جو شخص دن اور رات میں بارہ (۱۲) رکعات پڑھتا ہے، اس کے لیے جنت میں  
ایک گھر بنادیا جاتا ہے۔“

یہ حدیث بیان کرنے کے بعد سیدہ امّ حبیبہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا:  
((مَا تَرَكْتُهُنَّ مُنْدُ سَمِعْتُهُنَّ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ .))

”میں نے جب سے ان بارہ رکعات کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ  
حدیث سنی ہے، تب سے انھیں بھی نہیں چھوڑا۔“  
☆..... ان بارہ رکعات کی تفصیل:

”ظہر سے پہلے چار (۴) اور اس کے بعد دو (۲) مغرب کے بعد دو (۲) عشاء

① صحیح مسلم، کتاب صفات المنافقین، رقم: ۲۸۲۰، صحیح بخاری، کتاب التفسیر، رقم: ۴۸۳۷۔

② صحیح مسلم، کتاب صلاۃ المسافرین، ح: ۷۲۸۔

کے بعد دو (۲) اور فجر سے پہلے دو (۲) رکعات۔<sup>۱</sup>

**نماز چاشت :** ..... رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:

((يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلَامٍ مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ: فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَحْمِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيٌ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَيَجزِيءُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَاتٌ يَرْكَعُهُمَا مِنَ الضُّحَى))<sup>۲</sup>

”تم میں سے ہر آدمی اس حال میں صحیح کرتا ہے کہ اس کے ذمے اس کے ہر جوڑ پر صدقہ ہوتا ہے، پس ہر ایک بار (سُبْحَانَ اللَّهِ) کہنا صدقہ ہے، ہر بار (الْحَمْدُ لِلَّهِ) کہنا صدقہ ہے، ہر بار (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) کہنا صدقہ ہے، ہر مرتبہ (اللَّهُ أَكْبَرُ ) کہنا صدقہ ہے، اور برائی سے روکنا صدقہ ہے، اور نیکی کا حکم دینا صدقہ ہے، اور ان کے مقابلے میں چاشت کی وہ دو رکعتیں بھی کفایت کر جاتی ہیں جو کوئی انہیں ادا کرتا ہے۔“

**وضو کے بعد دو رکعت پڑھنا:** ..... سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں

کہ رسول اللہ ﷺ نے سیدنا بلاں بن عائذ سے فرمایا:

((يَا بَلَالُ حَدَّيْنِي بِأَرْجُى عَمَلِ عَمَلْتَهُ فِي الْإِسْلَامِ ، فَإِنَّمَا سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلِيكَ بَيْنَ يَدَيَ فِي الْجَنَّةِ ، قَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلاً أَرْجُى عِنْدِي مِنْ أَنَّ لَمْ أَتَطَهَّرْ طُهُورًا فِي سَاعَةٍ مِنْ لَيْلٍ أَوْ نَهَارٍ إِلَّا صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أَصْلِيَ .)<sup>۳</sup>

۱ صاحیح سنن ترمذی، کتاب الصلاة، رقم: ۴۱۴، ۴۱۵.

۲ صاحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى، ح: ۱۶۷۱.

۳ صاحیح بخاری، کتاب التهجد، باب فضل الوضوء بالليل والنهار، ح: ۱۱۴۹۔ صاحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل لال رضی اللہ عنہ، ح: ۶۳۲۴۔

”اے بلال! مجھے تم اپنا وہ عمل بتاؤ جو تم نے اسلام میں سب سے زیادہ امید والا کیا ہے، اس لیے کہ میں نے جنت میں اپنے آگے تمہارے جو توں کی آواز سنی ہے۔ تو انہوں نے جواب دیا: میں نے کوئی عمل اپنے نزدیک اس سے زیادہ امید والا نہیں کیا کہ میں نے رات یا دن کی جس گھری میں بھی وضوء (غسل) کیا اس کے ساتھ، جتنی نماز میرے مقدار میں تھی، میں نے ضرور پڑھی۔“

☆.....**قیام اللیل (نماز تہجد)** : .....اللہ تعالیٰ نے مومنین کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿تَسْجَدَ فِي جُنُوْنٍ هُمْ عَنِ الْهَضَاجِ﴾ (السجدہ: ۱۶)

”(اہل ایمان) کے پہلوان کے بستروں سے دور رہتے ہیں۔“

اور رسول اللہ ﷺ کے متعلق سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں:

((كَانَ النَّبِيُّ يَقُولُ مِنَ اللَّيْلِ حَتَّى تَفَطَّرَ قَدَمَاهُ ، فَقُلْتُ لَهُ: لِمَ تَصْنَعُ هَذَا ، يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَقَدْ غُفرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ؟ قَالَ: أَفَلَا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا .)) ①

”نبی ﷺ رات کو اتنا قیام فرماتے کہ آپ کے پاؤں مبارک (ورم سے) پھٹ جاتے، پس میں نے (ایک دن) آپ سے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کیوں اتنی مشقت برداشت کرتے ہیں جب کہ آپ کے اگلے پچھلے گناہ بھی بخش دیے گئے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: کیا میں (اللہ کا) شکرگزار بندہ نہ ہوں؟“

سیدنا ابو امامہ رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((عَلَيْكُمْ بِقِيَامِ اللَّيْلِ فَإِنَّهُ دَأْبُ الصَّالِحِينَ قَبْلَكُمْ ، وَهُوَ قُرْبَةٌ إِلَيَّ

❶ صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب قوله ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك، ح: ۱۱۳۰۔ صحیح

مسلم، کتاب المناقب، باب اکثار الأعمال والإجتہاد فی العبادة، ح: ۲۸۲۰۔

رَبِّكُمْ وَمُكَفِّرٌ لِلْسَّيِّئَاتِ ، وَمَنْهَا لِلْأَثْمِ . ) ① )

”تم قیام اللیل ضرور کیا کرو، کیونکہ یہ تم سے پہلے نیک لوگوں کی عادت تھی، اور اس سے تمھیں تمہارے رب کا قرب حاصل ہوتا ہے، اور یہ گناہوں کو مٹانے والا، اور برائیوں سے بچانے والا (عمل) ہے۔“

☆.....شب قدر کا قیام :.....رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے:

(مَنْ قَامَ لِلَّةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَإِحْتِسَابًا عَفْرَلَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَبِّهِ) ②

”جس شخص نے ایمان کے ساتھ ثواب کی نیت سے شب قدر میں قیام کیا (اللہ کی عبادت کی) اس کے پچھلے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔“

☆.....شعبان کے روزے :.....سیدہ عائشہؓ بنیتہا بیان فرماتی ہیں:

((لَمْ يَكُنْ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ مِنْ شَهْرٍ أَكْثَرَ مِنْ شَعْبَانَ فَإِنَّهُ كَانَ يَصُومُ شَعْبَانَ كُلَّهُ . وَفِي رِوَايَةِ كَانَ يَصُومُ شَعْبَانَ إِلَّا قَلِيلًا . )) ③

”کہ رسول اللہ ﷺ کسی مہینے میں شعبان سے زیادہ (نفلی) روزے نہیں رکھتے تھے، بلکہ آپ شعبان کا پورا مہینہ روزہ رکھتے تھے۔“  
اور ایک روایت میں ہے کہ ”آپ سوائے چند نوں کے شعبان کے باقی روزے رکھتے تھے۔“

☆.....یوم عرفہ کا روزہ :.....سیدنا ابو قاتلہ رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ

① اس کو البانی رحمہ اللہ نے حسن کہا ہے، صحیح سنن ترمذی، رقم: ۳۴۵۹، ارواء الغلیل، رقم: ۴۵۲، امام حاکم نے اسے صحیح کہا ہے۔ مستدرک: ۳۰۸ / ۱

② صحیح بخاری، کتاب صلاۃ التراویح، باب فضل من قام رمضان، ح: ۲۰۰۸. صحیح مسلم، کتاب صلاۃ المسافرین، باب الترغیب فی قیام رمضان و هو التراویح، ح: ۱۷۸۱.

③ صحیح بخاری، کتاب الصوم، باب صوم شعبان، ح: ۱۹۷۹. صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب صیام النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی غیر رمضان، ح: ۲۷۲۲، ۲۷۲۱.

سے عرفہ کے روزے کے متعلق سوال کیا گیا، تو آپ ﷺ نے فرمایا:

((يُكَفِّرُ السَّنَةُ الْمَاضِيَّةُ وَالْبَاقِيَّةُ .)) ①

”عرفہ کا روزہ ایک سال گزشتہ، اور ایک آئندہ سال کے گناہ مٹا دیتا ہے۔“

### ..... عاشوراء اور نوین محرم کے روزے ☆

روایت ہے کہ:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَامَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَأَمَرَ بِصِيَامِهِ .)) ②

”یقیناً رسول اللہ ﷺ نے عاشورے کے دن کا روزہ رکھا، اور لوگوں کو بھی اس دن کا روزہ رکھنے کی ترغیب دلائی۔“

اور سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلٍ لَاَصُومَ مِنَ التَّاسِعِ .)) ③

”اگر میں آئندہ سال تک زندہ رہاتو (۹) محرم کا روزہ (بھی) رکھوں گا۔“

### ..... ان روزوں کے علاوہ شوال کے چھ روزے، سوموار اور جمعرات کے روزے، ☆

اور ہر میئے تین روزے رکھنے بھی مستحب اور نفل عبادت ہیں۔ ④

### ..... کسی دوسرے روزہ دار کا روزہ کھلوانا ☆

حدیث ہے:

① صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب استحباب صیام ثلاثة أيام من كل شهر، وصوم يوم عرفة، ح: ۱۱۶۲.

② صحیح بخاری، کتاب الصوم، باب صیام عاشوراء، ح: ۴ - صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب صوم عاشوراء، ح: ۲۶۵۶.

③ صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب أی یوم یصمam فی عاشوراء، ح: ۱۳۴ .

④ تفصیل کے لیے ویکھیے: صحیح بخاری، کتاب التهجد، باب صلاة الضحى، ح: ۱۱۷۸. صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب استحباب صوم ستة أيام من شوال إتباعاً لم رمضان، ح: ۲۷۵۸، باب استحباب صیام ثلاثة أيام فى كل شهر، ح: ۲۷۵۲، کتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى، ح: ۱۶۷۲.

((مَنْ فَطَرَ صَائِمًا، كَانَ لَهُ مِثْلٌ أَجْرِهِ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا يُنَقْصُ مِنْ  
أَجْرِ الصَّائِمِ شَيْءٌ۔)) ①

”جس نے کسی روزہ دار کا روزہ افطار کرایا تو اسے بھی اس (روزہ دار) کے برابر  
اجر ملے گا، اور روزہ دار کے اجر میں کمی بھی نہیں کی جائے گی۔“

☆..... اعتکاف کونا : سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ  
الْأَوَّلَ وَالْآخِرَ مِنْ رَمَضَانَ۔)) ②

”کر رسول اللہ ﷺ رمضان کے آخری عشرے میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے۔“

☆..... انفاق فی سبیل الله : فرمان باری تعالیٰ ہے :

﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالْيَمِينِ وَالنَّهَارِ سَرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ  
أَجْرُهُمْ إِنَّدَرِيَّهُمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾

(البقرہ: ۲۷۴)

”جو لوگ اپنے اموال رات اور دن میں خنیہ اور کھلے طور پر خرچ کرتے ہیں، ان کا  
اجران کے رب کے پاس ثابت ہے، اور ان پر نہ خوف طاری ہوگا اور نہ انہیں  
کوئی غم لاحق ہوگا۔“

جس کام کے لیے تو آیا تھا اے انسان  
خانہ خراب تھے سے وہی کام رہ گیا



① صحیح: سنن ترمذی، أبواب الصوم، باب ما جاء في الاعتكاف إذا حرج منه، ح: ۸۰۷، اسناد ابن خزیم (۲۰۶۴) اور ابن حبان (موارد الظہماں: ۸۹۵) نے صحیح کہا ہے۔

② صحیح بخاری، کتاب الاعتكاف، باب الاعتكاف في العشر الأواخر، ح: ۲۰۲۵. صحيح مسلم،  
کتاب الاعتكاف، باب اعتكاف في العشر الأواخر من رمضان، ح: ۲۷۸۰.

## دنیا سے بے نیازی

۱۔ دنیا کی زندگی محبوب اور دل پسند:

اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں ارشاد فرماتے ہیں:

﴿زَيْنَ لِلّٰهِيْنَ كَفُرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُوْنَ مِنَ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَالَّذِيْنَ آتَقُوا فَوْقَهُمْ يَوْمُ الْقِيَمَةِ وَاللّٰهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ (البقرہ: ۲۱۲)

”جن لوگوں نے کفر کی راہ اختیار کی ان کے لیے دنیا کی زندگی بڑی محبوب و دل پسند بنا دی گئی ہے، ایسے لوگ ایمان کی راہ اختیار کرنے والوں کا مذاق اڑاتے ہیں مگر قیامت کے روز پر ہیز گار لوگ ہی ان کے مقابلے میں عالی مقام ہوں گے، رہا دنیا کا رزق تو اللہ کو اختیار ہے جسے چاہے بے حساب دے۔“

”سیدنا عمرو بن عوف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے سیدنا عبیدہ بن جراح رضی اللہ عنہ کو جزیہ وصول کرنے کے لیے بھریں بھیجا، وہ جب بھریں سے (ایک لاکھ اسی ہزار درهم جزیہ کا) مال لے کر آئے، اور انصار کو ان کے آنے کا علم ہوا تو انہوں نے (اپنے اپنے قبیلہ کی مسجد میں نماز پڑھنے کی بجائے) صبح کی نماز نبی ﷺ کے ساتھ (مسجد نبوی میں) ادا کی، نماز سے فارغ ہوتے ہی وہ آنحضرت ﷺ کے سامنے حاضر ہوئے، آپ ﷺ انہیں دیکھ کر مسکرائے۔ پھر فرمایا: میرا گمان ہے کہ تم نے سن لیا ہے کہ ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کچھ مال لے کر آئے

ہیں، وہ بولے: ہاں! یا رسول اللہ! آپ ﷺ نے فرمایا: کہ خوش ہو جاؤ، اور امید رکھو کہ تمہاری خوشی اور مسرت کا دور آنے والا ہے۔ اللہ کی قسم! مجھے یہ ذرہ بھی ہے کہ تم مفلس ہو جاؤ گے، میں تو اس بات سے ڈرتا ہوں کہ دولتِ دنیا تم پر کشادہ ہو جائے گی جیسا کہ تم سے پہلی امتوں پر یہ کشادہ ہوئی تھی، اور ان ہی کی طرح تمہیں مال و دولت کی طرف رغبت ہو گی اور اس کے حصول کے لیے ایک دوسرے سے مقابلہ کرو گے، اور یہ دنیا کی فراوانی، وسعت اور اس کی طرف بے انہا رغبت تمہیں تباہ کر کے رکھ دے گی، جیسا کہ اس نے تم سے پہلے لوگوں کو بر بادی اور ہلاکت کے غار میں دھکیل دیا تھا۔<sup>❶</sup>

## ۲۔ دنیا و آخرت کی بھلانی مانگنا:

الہذا تم دنیا و آخرت کی بھلانی مانگا کرو۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:  
 ﴿فَإِنَّ النَّاسَ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا أَيْتَنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا أَيْتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِتَاعَدَابَ النَّارِ ۝ أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا ۝ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ۝﴾ (البقرہ: ۲۰۲ تا ۲۰۳)

”ان لوگوں میں سے کوئی تو ایسا ہے کہ جو کہتا ہے: اے ہمارے رب! ہمیں دنیا ہی میں سب کچھ دیدے، ایسے شخص کے لیے آخرت میں کوئی حصہ نہیں۔ اور کوئی کہتا ہے کہ اے ہمارے رب! ہمیں دنیا میں بھلانی دے اور آخرت میں بھی بھلانی، اور آگ کے عذاب سے ہمیں بچا، ایسے لوگ اپنی کمائی کے مطابق (دونوں جگہ) حصہ پائیں گے، اور اللہ کو حساب چکاتے کچھ دیر نہیں لگتی۔“

❶ صحیح مسلم، کتاب الرفاقت، باب الدنیا سجن للمؤمن .....: ۷۴۲۵

### ۳۔ دنیا کی حقیقت:

اور دنیا کی حقیقت سے آگاہ رہو۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

(( وَاللَّهُ مَا الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ  
هُذِهِ فِي الْيَمِّ، فَلَيُنْظِرَ أَحَدُكُمْ بِمَ تَرْجُعُ؟ )) ①

”اللہ کی قسم آخرت کے مقابلہ میں دنیا کی حقیقت صرف اتنی ہے جیسے کوئی سمندر میں (شہادت کی) انگلی ڈالے، پھر (نکال کر) دیکھئے کہ وہ کتنا پانی لے کر لوٹی ہے؟“

اس ارشادِ رسول ﷺ نے سمندر میں انگلی ڈالنے سے جتنا پانی انگلی میں آتا ہے پانی کی اس مقدار سے دنیا کو، اور باقی ٹھاٹھیں مارتے ہوئے سمندر سے آخرت کی زندگی کو تشبیہ دی ہے، آخرت کی لازوال نعمتوں اور ابدی کامرانیوں کو نظر انداز کر کے ایسی بے وزن اور حقیر دنیا کو زندگی کا نصب العین بنالیما اپنی ذات کے ساتھ ظلم اور حماقت نہیں تو اور کیا ہے؟

### ۴۔ دنیا کی وقعت:

کیونکہ دنیا کی وقعت نگاہ باری تعالیٰ میں مچھر کے پر کے برابر بھی نہیں ہے۔ نبی کریم ﷺ نے کافرمان ہے:

(( لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعْدِلُ عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعْوَضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا  
مِنْهَا شُرْبَةً مَاءً . )) ②

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کی نگاہ میں اگر دنیا مچھر کے پر کے برابر بھی ہوتی تو وہ پانی کا ایک گھونٹ بھی کسی کا فرکونہ پلاتا۔“

اس ارشادِ رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک دنیا کے

① صحیح مسلم، کتاب الجنة ونعيمها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيمة، (۷۱۹۷).

② صحیح سنن ترمذی، کتاب الرہد، باب ماجاء فی هوان الدنيا علی الله عزوجل، رقم الحدیث: (۲۳۲۰). سنن ابن ماجہ، کتاب الرہد، باب مثل الدنيا، ۴۱۱۰، مستدرک حاکم: ۳۰۶/۴.

مال و اسباب اور عیش و عشرت کے سامان کی کوئی قدر و قیمت نہیں، بلکہ اس کا بہت بڑا حصہ کفر اور الحاد کے علمبرداروں کو دیا گیا ہے۔

اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں ارشاد فرماتے ہیں:

﴿رِّيْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ الْإِنْسَأَ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرُ  
الْمُقْنَطِرَةُ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ  
وَالْحُرْثِ ذُلِّكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَأْبِ﴾ (۱۰)

(آل عمران: ۱۴)

”لوگوں کے لیے مرغوباتِ نفس یعنی عورتیں، اولاد، سونے چاندی کے ڈھیر، چینیدہ (نشان لگ کر ہوئے) گھوڑے، مویشی اور زرعی زمینیں، بڑی مزین کی گئی ہیں مگر یہ سب دنیا کی چند روزہ زندگی کے سامان ہیں، اور حقیقت میں ہترٹھ کانہ تو اللہ کے پاس ہے۔“

دراصل آج ہمارے نزدیک کامیابی کا معیار دنیا کا حصول اور دنیا کا مال و متاع ہے، لیکن اللہ تعالیٰ کے ہاں کامیاب وہ شخص ہے جو جہنم سے آزاد ہو کر جنت میں چلا گیا، اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورُكُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ فَمَنْ  
رُحِظَّ عَنِ النَّارِ وَأُذْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا  
مَتَاعُ الْغُرُورِ﴾ (آل عمران: ۱۸۵)

”آخر کار) ہر تنفس کو موت کا مزہ چکھنا ہے، اور تم سب اپنے اپنے پورے اجر قیامت کے روز پانے والے ہو، کامیاب دراصل وہ ہے جو وہاں آتش دوزخ سے نج گائے، اور جنت میں داخل کر دیا جائے، رہی یہ دنیا کی زندگی، تو یہ محض ایک ظاہر فریب کی چیز ہے۔“

## ۵۔ دنیا سے محبت اور موت سے نفرت:

آج یہ بات روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ ملت اسلامیہ زندگی کے ہر شعبہ میں ذات، انتشار، تفرقہ بازی، بد اخلاقی، ہنی آوارگی اور فکری و نظریاتی الحاد میں بنتا ہے۔

یہ امر واقعہ ہے کہ کافر قوموں نے ہماری تہذیب و تمدن، اور ہمارے نظریات پر بھر پور حملے کیے ہیں، مغربی دنیا کے سفید ہاتھی اور کیونٹ بلاک کے سرخ دیونے اسلام سے ایسا خوفناک انتقام لیا ہے جس کی دنیا کی تاریخ میں مثال نہیں ملتی، کروڑوں مسلمان کردار کی قوت سے محروم ہو کر کافرانہ، اور باطلانہ نظام کے بے پناہ سیالب میں شکوہ کی طرح بہتے چلے جا رہے ہیں۔<sup>۶</sup>

یقیناً فرمایا رسول اللہ ﷺ نے:

((يُوشِكُ الْأُمَّةُ أَنْ تَدَاعِيَ عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الْأَكَلَةُ إِلَى قَصْعَتِهَا، فَقَالَ فَائِلٌ وَمِنْ قِلَّةِ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ وَلِكِنَّكُمْ غُشَّاءٌ كَغُثَاءِ السَّيْلِ وَلَيَتَرِ عَنَ اللَّهِ مِنْ صُدُورِ عَدُوكُمُ الْمَهَابَةُ مِنْكُمْ وَلَيَقْدِنَ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنُ، فَقَالَ فَائِلٌ: يَارَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ حُبُ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ .))

”عتریب غیر مسلم قویں تمہاری سرکوبی کے لیے ایک دوسرے کو بلا کیں گی، اور پھر وہ سب مل جل کر دھاوا بول دیں گی، جیسا کہ بہت سے کھانے والے افراد ایک دوسرے کو بلا کر دسترخوان پر ٹوٹ پڑتے ہیں۔ ایک آدمی نے عرض کیا (حضور ﷺ !) کیا اس وقت ہماری تعداد بہت تھوڑی ہو گی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں، بلکہ اس وقت تم تعداد میں کثیر ہو گے، لیکن تمہاری حیثیت سیالب کے جھاگ اور خس و خاشاک سے زیادہ نہ ہو گی۔ اس وقت اللہ تعالیٰ کا فیصلہ یہ ہو گا کہ

<sup>۶</sup> سنن ابو داؤد، کتاب الملاحم، باب فی تداعی الأُمَّةِ عَلَى الإِسْلَامِ، ۴۲۹۷۔ سلسلة الأحاديث الصحيحة،

رقم: ۹۵۸

دشمن قوموں کے دل میں تمہارا عرب ختم ہو جائے، اور تمہارے دل وہن کا شکار ہو جائیں، کسی نے پوچھا: یا رسول اللہ! وحسن کسے کہتے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: دنیا سے محبت اور موت سے نفرت۔“

## ۶۔ ثواب دنیا:

موت کا ایک دن مقرر ہے، اُس دن اور اس وقت سے پہلے نہیں آسکتی، اور جب کسی کا مقرر وقت آجائے تو وہ اس سے بچ نہیں سکتا، لہذا اپنے نیک اعمال کے ذریعہ دنیاوی فوائد و مصالح کے حصول کی نیت نہ رکھو، کیونکہ جو اپنے نیک اعمال کے ذریعہ دنیاوی فوائد کے حصول کی نیت کرتا ہے تو اسے اس کی مانگ کے مطابق دے دیا جاتا ہے، لیکن آخرت میں اُس کا کوئی اجر اُسے نہیں ملے گا۔

فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِنْبَأً مُّؤَجَّلًا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَسَلَجِزِي الشَّكِيرِينَ﴾ (آل عمران: ۱۴۵)

”کوئی ذی روح اللہ کے اذن کے بغیر نہیں مر سکتا، موت کا وقت تو لکھا ہوا ہے جو شخص ثواب دنیا کے ارادہ سے کام کرے گا، اس کو ہم دنیا میں سے ہی دیں گے اور جو ثواب آخرت کے ارادہ سے کام کرے گا، وہ آخرت کا ثواب پا ریگا، اور شکر کرنے والوں کو ہم ان کی جزا ضرور عطا کریں گے۔“

رسول اللہ ﷺ دنیا کی بجائے آخرت کی نعمتوں کو حاصل کرنے میں لگے رہتے۔ چنانچہ، سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ چٹائی پر لیٹے ہوئے تھے، میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور بیٹھ گیا۔ آپ ﷺ نے اپنا تہبین ڈھیک کیا، اس وقت آپ ﷺ کے پاس صرف یہی کپڑا تھا، آپ ﷺ کے پہلو پر چٹائی کا نشان پڑا ہوا تھا، پھر میں نے

خواہ رسول ﷺ پر نگاہِ ذاتی تو اس میں (ایک صاع) تقریباً اڑھائی کلو کے قریب جوتھے۔ خزانہ رسول ﷺ پر نگاہِ ذاتی تو اس میں (ایک صاع) تقریباً اڑھائی کلو کے قریب جوتھے۔ ایک درخت کے پتے بھی کچھ اتنی ہی مقدار کے تھے جن سے چڑرازگا جاتا ہے، دیوار پر ایک چڑرا بھی لٹک رہا تھا جو پوری طرح رنگا ہوا نہیں تھا (یہ منظر دیکھ کر) میری آنکھیں اشک بار ہو گئیں، آپ ﷺ نے فرمایا: عمر! کیوں روتے ہو؟ میں نے عرض کیا: حضور! ﷺ کیا اب بھی مجھے رونا نہ آئے، چٹائی کے نقوش آپ ﷺ کے پہلو پر شہرت ہو گئے ہیں، آپ کا یہ خزانہ بھی میرے سامنے ہے، حالانکہ آپ ﷺ اللہ کے برگزیدہ رسول ہیں، اوہ روم اور ایران کے بادشاہوں کو میں عیش و نعمت کی بہاروں میں دیکھتا ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: عمر! کیا تمہیں یہ بات پسند نہیں کہ ہمارے لیے آخرت کی نعمتیں ہیں، اور انہیں صرف دنیا میں مل رہا ہے؟ میں نے عرض کیا: ہاں، کیوں نہیں۔<sup>❶</sup>

مزید سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں:

((نَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَىٰ حَصِيرٍ فَقَامَ وَقَدْ

أَئَرَ فِي جَنِّيِّهِ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ

إِتَّخَذْنَا لَكَ وَطْأً، فَقَالَ مَالِي وَلِلْدُنْيَا، وَمَا آنَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا

كَرَآكِبٌ أَسْتَظْلَلَ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا .))<sup>❷</sup>

”کہ رسول اللہ ﷺ چٹائی پر سوئے ہوئے تھے، پھر اٹھ کھڑے ہوئے تو آپ کے پہلو پر اس کے نشانات کا اثر تھا، ہم نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اگر ہم آپ ﷺ کی راحت کے لیے ایک زمگدائے لیں تو بہتر ہے، آپ ﷺ نے فرمایا: مجھے دنیا سے کیا سروکار؟ میں دنیا میں اس سوار کی طرح ہوں جو کسی درخت کے سامنے تھوڑی دیرستانے کے لیے ٹھہرتا ہے اور پھر اسے چھوڑ کر

❶ صحیح مسلم، کتاب الطلاق، باب فی الإيلا..... رقم الحدیث: ۳۶۹۱.

❷ صحیح سنن ترمذی، کتاب الزهد، رقم: ۲۳۷۷۔ مستند ابو داؤد الطیالسی، (۲۷۷)۔ مستند احمد، ۱/۳۹۱۔

آگے چل پڑتا ہے۔“

۔ حیاتِ دنیا کیا ہے؟

اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتے ہیں کہ دنیا سے دل نہ لگانا، کیونکہ یہ دنیا کی زندگی کھیل تماشا ہے، اور یہ کھیل تماشا ایک نہ ایک دن ختم ہو جانا ہے، اور پھر وہ آخرت کی ابدی زندگی شروع ہو جانی ہے جس کو زوال نہیں، اور نہ ہی ختم ہونے والی ہے۔ آج یہ لوگ کہتے ہیں کہ زندگی جو کچھ بھی ہے بس یہی ہماری دنیا کی زندگی ہے، اور ہم مرنے کے بعد ہرگز دوبارہ نہ اُٹھائیں جائیں گے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقْفُوا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلِي وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ إِمَّا كُفُّرٌ مُّنَاهِدُونَ ○ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا يُلْقَاءُ اللَّهُ حَقَّا إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَعْثَتَهُمْ قَالُوا يَكْسِرُونَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَخْمِلُونَ أَوْ زَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ○ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَلَدَّا إِلَّا خَرَّةٌ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ○﴾ (الانعام: ۳۰-۳۲)

”کاش وہ منظر تم دیکھ سکو جب یہ اپنے رب کے سامنے کھڑے کیے جائیں گے، اس وقت ان کا رب ان سے پوچھے گا: کیا یہ (دوبارہ زندہ ہونا) بحق نہیں ہے؟ وہ کہیں گے: ہاں، ہمارے رب کی قسم! اللہ فرمائے گا: اچھا اب اپنے انکارِ حقیقت کی پاداش میں (وجودِ دنیا میں کرتے رہے) عذاب کا مزاچکھو۔

نقصان میں بڑھ گئے وہ لوگ جنہوں نے اللہ سے اپنی ملاقات کو جھوٹ قرار دیا۔ جب اچانک وہ گھری آجائے گی تو یہی لوگ کہیں گے: افسوس! ہم سے اس معاملہ میں کیسی (کمی) کوتا ہی ہوئی۔ اور ان کا حال یہ ہو گا کہ اپنی پیٹھوں پر اپنے گناہوں کا بوجھ لادے ہوئے ہوں گے۔ دیکھو! کیسا برا بوجھ ہے جو یہ اُٹھا رہے

ہیں۔ دنیا کی زندگی تو ایک کھیل اور تماشا ہے۔ حقیقت میں آخرت کا ہی مقام ان لوگوں کے لیے بہتر ہے، جو زیاد کاری سے بچنا چاہتے ہیں۔ پھر عقل سے کام نہیں لیتے ہو۔“

اور ایک مقام پر فرمایا کہ یہ دنیا کی زندگی ایک فریب ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

﴿وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا إِدِيْهُمْ لَعَبًا وَلَهُوَا وَغَرَّهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَرْ  
إِنْ تُبَسَّلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيٌ وَلَا  
شَفِيعٌ وَلَمَّا تَعْدِلَ كُلُّ عَدْلٍ لَا يُؤْخَذُ مِنْهَا﴾ (الأنعام: ۷۰)

”اور آج چھوڑیں ان لوگوں کو جنہوں نے اپنے دین کو کھیل تماشا بنا رکھا ہے۔ اور جنہیں دنیا کی زندگی فریب میں بنتا کیے ہوئے ہے، ہاں! مگر آپ قرآن سن کر نصیحت اور تنیہ کرتے رہیں کہ کہیں کوئی شخص اپنے کیے کر تو توں کے وباں میں گرفتار نہ ہو جائے، اور گرفتار بھی اس حال میں ہو کہ اللہ سے بچانے والا کوئی حامی و مددگار اور سفارشی اس کے لیے نہ ہو، اور اگر وہ ہر ممکن چیز (جوروئے زمین پر ہے) فدیہ میں دے کر چھوٹنا چاہے تو وہ بھی اس سے قبول نہ کی جائے۔“

اگر تو دنیا کی زندگی کے یہ دن ہم نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے احکامات کے مطابق بسر کیے تو یہ زندگی ہماری مبارک زندگی ہوگی، لیکن اگر بات اس کے برعکس ہوئی تو زندگی کے ہوتے ہوئے معافی اور کمی تو بہ ضروری ہے، کیونکہ سانس کے بند ہونے کے بعد تو بہ کا دروازہ بھی بند ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ دنیا کی زندگی کے چند روز مرے کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں:

﴿إِنَّمَا مَثُلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَّا أَنْزَلَنَّهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ  
الْأَرْضِ إِنَّمَا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّىٰ إِذَا أَخْذَتِ الْأَرْضُ  
رُحْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قُدْرُونَ عَلَيْهَا أَتَهَا أَمْرًا

لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَانَ لَمْ تَغُنِ بِالْأَمْمَيْسِ ۚ كَذِيلَك  
نُفَصِّلُ الْأُلْيَىٰ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ۝ (يونس: ۲۴)

”دنیا کی یہ زندگی (جس کے نئے میں مست ہو کر تم ہماری نشانیوں سے غفلت

برت رہے ہو) اس کی مثال ایسی ہے جیسے آسمان سے ہم نے پانی بر سایا تو زمین  
کی پیداوار جسے آدمی اور جانور سب کھاتے ہیں خوب گھنی ہو گئی، پھر عین اس  
وقت جب کہ زمین اپنی بہار پر تھی اور کھیتیاں بنی سنوری کھڑی تھیں، اور ان کے  
مالک سمجھ رہے تھے کہ اب ہم ان سے فائدہ اٹھانے میں قادر ہیں۔ یا کہ رات  
کو یادن کو ہمارا عذاب آگیا اور ہم نے اُسے ایسے غارت کر کے رکھ دیا کہ گویا کل  
وہاں کچھ تھا ہی نہیں، اس طرح ہم نشانیاں کھول کر پیش کرتے ہیں ان لوگوں  
کے لیے جو سوچنے سمجھنے والے ہیں۔“

اور اللہ کے نزدیک دنیا کی اہمیت کیا ہے۔ چنانچہ سیدنا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:  
((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ بِالسُّوقِ دَائِحَلًا مِنْ  
بَعْضِ الْعُالَيَّةِ، وَالنَّاسُ كَنْفَتُهُ، فَمَرَّ بِجَدَىٰ أَسَكَ مَيَّتٍ، فَتَنَوَّلَهُ  
فَأَخَذَ بِأُذُنِهِ، ثُمَّ قَالَ أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّ هَذَا لَهُ بِدْرٌ هُمْ؟ فَقَالُوا مَا  
نُحِبُّ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ وَمَا نَصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ أَتَجِبُونَ أَنَّهُ لَكُمْ؟ قَالُوا  
وَاللَّهِ لَوْ كَانَ حَيًّا كَانَ عَيْنًا فِيهِ لَانَّهُ أَسَكَ فَكِيفَ وَهُوَ مَيْتُ؟  
فَقَالَ فَوَاللَّهِ! لَلَّدُنِيَا أَهُونُ عَلَى اللَّهِ مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ .)) ۠

”رسول اللہ ﷺ کا ایک گاؤں (جو کہ مدینہ کے اطراف میں بلندی پر واقع  
ہے) سے آتے ہوئے (مدینہ طیبہ کے) بازار سے گزر ہوا، کچھ لوگ آپ ﷺ  
کے ہمراہ تھے، آپ نے چھوٹے کان والی بکری کے مردہ بچے کو پڑا دیکھا تو اسے

کان سے پکڑ کر حاضرین سے سوال کیا: تم میں سے کون ہے جو اسے ایک درہم میں لینا پسند کرے؟ انہوں نے عرض کیا: ہم تو اسے کسی قیمت پر بھی لینا پسند نہیں کرتے۔ یہ ہمارے کس کام آئے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: (نہیں بلکہ) تم اسے اپنے لیے پسند کرتے ہی ہو، انہوں نے عرض کیا: اللہ کی قسم! اگر یہ زندہ بھی ہوتا تو معیوب ہونے کی وجہ سے خریدنے کے لیے موزوں نہ تھا اب تو یہ کافی کے عیب کے باوجود مردہ بھی ہے۔ پھر آپ ﷺ نے (اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) فرمایا: اللہ کی قسم! اللہ تعالیٰ کے زندگی دنیا اس سے زیادہ حقیر اور بے وزن ہے جتنا بکری کا مردہ بچہ تمہاری نگاہ میں بے وزن اور حقیر ہے۔“

قرآن مجید کے ایک اور مقام کے مطالعہ کرنے سے معلوم پڑتا ہے کہ دنیا کی زندگی ایک دھوکہ ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَ اخْشُوا يَوْمًا لَا يَجِزِ الْعُذْنُ وَ لَدَهُ  
وَ لَا مَوْلُودٌ هُوَ حَاجٍ عَنْ وَالِّيٰهِ شَيْئًا إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ فَلَا تَغْرِبُنَّكُمْ  
الْحَيَاةُ الدُّنْيَا﴾ (لقمن: ۳۳)

”لوگو اپنے رب کے غضب سے بچو، اور اس دن سے ڈروجب کہ کوئی باپ اپنے بیٹی کی طرف سے بدله نہ دے گا، اور نہ کوئی بیٹا ہی اپنے باپ کی طرف سے کچھ بدله دینے والا ہو گا، فی الواقع اللہ کا وعدہ بچا ہے پس تھہیں دنیا کی زندگی دھوکہ میں نہ ڈالے۔“

اور حیاتِ دنیا کیا ہے؟ مزید اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَ لَهُ وَزِينَةٌ وَ تَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ  
وَ تَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَ الْأُوْلَادِ﴾ (الحدید: ۲۰)

”خوب جان لو کہ یہ دنیا کی زندگی اس کے سوا کچھ نہیں کہ ایک کھیل اور دل گی

﴿خُوفُ الْهَيْ سَيِّدِ الْعَالَمِينَ دَلِيلُ زَنْجِيَّةِ دَلِيلُ زَنْجِيَّةِ ۖ ۱۱۱﴾

ہے، اور ظاہری نمود و نمائش، اور تمہارا آپس میں ایک دوسرے پر خر جانا، اور مال

اولاد میں ایک دوسرے سے بڑھ جانے کی کوشش کرنا ہے۔“

#### ۸۔ دنیا کی زندگی پر مطمئن ہونا:

حقیقت بات تو یہ ہے کہ لوگ دنیا کی زندگی پر مطمئن ہو گئے ہیں، اور آخرت کی زندگی تو بالکل ہی بھول چکے ہیں جبکہ یہ چیز خسارے کا باعث ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ کلام پاک میں ارشاد فرماتا ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَأَخْمَانُهَا إِنَّهَا

وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ أَيْتَنَا غَافِلُونَ ۝ أُولَئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ إِنَّمَا كَانُوا

يَكْسِبُونَ ۝﴾ (یونس: ۷-۸)

”حقیقت یہ ہے کہ جو لوگ ہم سے ملنے کی توقع نہیں رکھتے، اور دنیا کی زندگی پر ہی راضی اور مطمئن ہو گئے ہیں، اور جو لوگ ہماری نشانیوں سے غافل ہیں ان کا آخری ٹھکانہ جہنم ہو گا بسبب ان برا یوں کے جو وہ (اپنے اس غلط عقیدے اور غلط طرز عمل کی وجہ سے) کرتے رہے۔“

قرآن مجید کی اس مذکورہ آیت کریمہ سے واضح معلوم ہوتا ہے کہ دنیا کی ظاہری شان و شوکت کو دیکھ کر انسان اپنی اصل سے غافل ہو جاتا ہے، اور جب اس کی موت کا وقت آ جاتا ہے تو تب وہ جا کر کاش کا ش کی رٹ لگاتا ہے، حالانکہ عقل مند تو وہ ہے جو اپنی زندگی میں ہی محاسبہ کر لے۔

#### ۹۔ طالبِ دنیا کا انجام:

فرمان باری تعالیٰ:

﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِي إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا

وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ○ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا  
النَّارُ وَحِيطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَلَطِّلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ○

(ہود: ۱۵-۱۶)

”جو لوگ بس اس دنیا کی زندگی اور اس کی زیب و زینت کے طالب ہوتے ہیں ان کے اعمال کا بدله ہم انہیں دنیا ہی میں دے دیتے ہیں، اور اس میں ان کے ساتھ کوئی کمی نہیں کی جاتی، مگر آخرت میں ایسے لوگوں کے لیے آگ کے سوا کچھ نہیں ہے (وہاں معلوم ہو جائے گا کہ) جو کچھ انہوں نے دنیا میں بنایا وہ سب بر باد ہو گیا، اور اب ان کا سارا کیا وھر امتحن باطل ہے۔“

دنیا کی زندگی متاع قلیل ہے۔ فرمانِ الہی ہے:

﴿الَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفِرْحًا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا  
الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ﴾ (الرعد: ۲۶)

”اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے رزق کی فراخی بخشتا ہے، اور جسے چاہتا ہے نپاٹلا رزق دیتا ہے، یہ لوگ دنیوی زندگی میں مگن ہیں، حالانکہ دنیا کی زندگی آخرت کے مقابلے میں ایک متاع قلیل کے سوا کچھ بھی نہیں۔“

جو لوگ دنیا کی چند روزہ زندگی میں ہر طرح کے مادی فائدے اور عیش و آرام کے اسباب مہیا کر لیتے ہیں وہ آخرت میں کامیاب نہیں ہو سکتے، اور جن کی تنگ و دوکا ہدف یہ ہو کہ اللہ کے لیے جینا ہے اور آخرت کی زندگی میں کامیاب ہونا ہے وہ دنیا پرستوں کی طرح مال و دولت کے پیچے ہلاکاں نہیں ہو سکتے، جس شخص نے جتنا وقت جس جگہ رہنا ہے وہ اتنی ہی اس جگہ کے لیے تیاری کر لے۔

۱۰۔ دنیا میں منہمک نہ ہو جاؤ بلکہ اس سے بے نیازی برتو:

جو شخص دنیا میں منہمک ہو جاتا ہے تو دنیا کی محبت میں گرفتار ہو جاتا ہے، جب بندہ دنیا

کی محبت میں گرفتار ہو جاتا ہے تو اللہ کی یاد سے غافل ہو جاتا ہے، اور دنیا کی دل فریب بھاروں میں کھو جاتا ہے۔ جوں جوں دولت مند بننے کے شوق میں انسان دنیا کی رنگیں بھاروں میں غرق ہو جاتا ہے ویسے ویسے اصل مقصد یعنی آخرت سے دور ہوتا چلا جاتا ہے۔ امام الانبیاء

علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے:

((لَا تَتَّخِذُوا الضَّيْعَةَ فَتَرَغَبُوا فِي الدُّنْيَا .)) ①

”تم دنیا کو اس طرح حاصل نہ کرو کہ اس میں منہمک ہو جاؤ۔“

مومن کا وطن تو آخرت ہے، اور یہ دنیا اس کی کمالی کی جگہ ہے اس لیے دنیا سے دل نہیں لگانا چاہیے۔ اس کو اپنا وطن نہیں بنانا چاہیے۔ پس دنیا کی محبت دل کو سخت بنا کر اللہ سے دور کر دیتی ہے، دنیا سے نفرت اور بیزاری دل کو نرم کرتی ہے، اور خشوع میں اضافہ کرتی ہے، اور انسان کی آنکھوں سے آنسو جاری کرتی ہے۔ پس تم دنیا میں تن آسانی سے بچو، اس کو بے قدر جانو، اسے حیران جانو، اور اس سے دست کش ہو جاؤ، اور ایسی کتابوں کا مطالعہ کرو جن کے پڑھنے سے تمہاری نگاہوں میں دنیا ہیچ ہو جائے، چنانچہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ:

((قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَرَدْتِ اللَّهُوَقَ بِي فَلِيَكُفِكِ مِنْ الدُّنْيَا كَزَادِ الرَّأْكِ، وَلَيَالِكَ وَمُجَالِسَةَ الْأَغْنِيَاءِ، وَلَا تَسْتَخْلِقِي ثُوبًا حَتَّى تُرْقِعِيهِ .)) ②

”مجھے رسول کرم ﷺ نے فرمایا: اے عائشہ! اگر تم میرے ساتھ جنت میں رہنا چاہتی ہو تو اتنی دنیا تمہارے لیے کافی ہونی چاہیے جتنا سامان کسی مسافر کے پاس ہوتا ہے، اور بجدار! دنیا کے طلبگار مالداروں کے پاس مت بیٹھنا، اور کپڑا پرانا ہو جائے تو اسے مت اتار پھینکو، بلکہ پیوند لگا کر پہنو۔“

① صحیح سنن ترمذی، ابواب الرهد، رقم الحدیث: (۲۳۲۸). مستند احمد (۳۷۷/۱)، مستند حمیدی (۱۲۲).

② امام حاکم نے اسے صحیح کہا ہے۔ المستدرک للحاکم: (۴/۱۲۱)، صحیح الترمذی، ابواب الملباس، باب ماجاء فی ترقیع الثوب، (۱۷۸۰).

## ۱۱۔ رسول اللہ ﷺ کی دنیا سے بے نیازیاں:

اللہ کے رسول ﷺ کی دنیا سے دست کشی کی تعلیمات پر غور کریں، آپ کی خوارک، لباس اور گھر یو سامان اور طرز زندگی کو آپ ﷺ کے اقوال کی نظر میں دیکھیں۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ:

((مَا شَبَعَ آلُّ مُحَمَّدٍ مُّنْذُ قَدِمَ الْمَدِيْنَةَ مِنْ طَعَامِ الْبُرِّ  
ثَلَاثَ لَيَالٍ تِبَاعًا حَتَّى قُبِضَ .)) ①

”نبی ﷺ کی مدینہ آمد کے بعد آل محمد ﷺ نے کبھی برابر تین دن گیہوں کی روئی پیٹ بھر کر نہیں کھائی یہاں تک کہ آپ ﷺ دنیا سے تشریف لے گئے۔“

عروہ رضی اللہ عنہی سے روایت ہے کہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے ان سے کہا:

((ابْنُ اُخْتِيِّ اِنْ كُنَّا لَنَنْظُرُ إِلَى الْهَلَالِ ثَلَاثَةَ أَهِلَّةً فِي شَهْرَيْنِ ،  
وَمَا أُوقِدَتْ فِي أَبِيَاتِ رَسُولِ اللَّهِ نَارٌ ، فَقُلْتُ مَا كَانَ  
يَعِيشُكُمْ؟ قَالَتْ الْأَسْوَدُ دَانٌ؛ التَّمَرُ وَالْمَاءُ ، إِلَّا أَنَّهُ قَدْ كَانَ  
لِرَسُولِ اللَّهِ جِيرَانٌ مِنَ الْأَنْصَارِ كَانَ لَهُمْ مَنَائِحُ ، وَكَانُوا  
يَمْنَحُونَ رَسُولَ اللَّهِ مِنْ أَبِيَاتِهِمْ فَيُسْقِيْنَاهُ .)) ②

”اے میرے بھتیجے! ہم نے تین نئے چند اس طرح دیکھے کہ پورے دو ماہ تک اللہ کے رسول ﷺ کے گھر میں چولہا نہ جلا، میں (عروہ) نے پوچھا: پھر آپ لوگوں کا گزارہ کیسے ہوا؟ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے جواب دیا صرف دو کالی چیزوں کھجور اور پانی پر، تاہم اللہ کے رسول ﷺ کے ہمسایہ میں چند انصار تھے جن

① صحیح بخاری، کتاب الاطعمة، باب ما کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم واصحابہ یا کلون (۵۴۱۶). صحیح مسلم، کتاب الزهد، (۷۴۴۳).

② صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب کیف کان عیش النبی ﷺ وأصحابه..... (۶۴۵۹). صحیح مسلم، کتاب الزهد والرقائق، رقم: (۷۴۴۹).

کے گھروں میں مال مویشی تھے، وہ لوگ ہمیں کچھ دودھ بھجوادیتے، جسے ہم لوگ  
اللہ کے رسول ﷺ کے ساتھ مل کر پی لیتے۔“

سماں حَنَّ اللَّهُ مِنْقُولٌ ہے کہ:

(( سَمِعْتُ النَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ يَقُولُ؛ أَسْتَمْ فِي طَعَامٍ وَشَرَابٍ مَا شَئْتُ؟ لَقَدْ رَأَيْتُ نَبِيًّكُمْ ﷺ وَمَا يَحْدُثُ مِنَ الدَّقَلِ مَا يَمْلَأُ بَطْنَهُ . ))

”میں نے سیدنا نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے سنا کہ: تم پیٹ بھر کرتے ہو؟ حالانکہ  
میں دیکھ چکا ہوں کہ رسول اللہ ﷺ کو کبھی بھی کھانے کو ملکے درجہ کی کھجور کے  
علاوہ پیٹ بھرنے کو کچھ بھی میسر نہ آیا۔“

(( كَانَ فِرَاشُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ أَدَمٍ وَحَشْوُهُ مِنْ لِيفٍ . ))  
”رسول اللہ ﷺ کا بستر چڑھے کا تھا۔ اور اس میں کھجور کی چھال بھری ہوئی تھی۔“

سیدنا ابو بردہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ:

(( أَخْرَجَتِ إِلَيْنَا عَائِشَةُ كَسَاءً وَإِزارًا غَلِيلًا ، قَالَتْ فِيْ فِضَّ رُوحُ النَّبِيِّ ﷺ فِيْ هَذِينَ . ))

”سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا ہمارے پاس پرانے کپڑوں کا ایک جوڑا لاکیں، اور کہا کہ:  
رسول اللہ ﷺ کی وفات ان کپڑوں میں ہوئی۔“

سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ:

(( أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَنْكِبِي فَقَالَ؛ كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ

❶ صحیح مسلم، کتاب الزهد والرقائق، رقم: (۷۴۵۹).

❷ بخاری، کتاب الرقاق، حدیث رقم: (۶۴۵۶)، مسلم، کتاب اللباس والزينة، رقم: (۵۴۶).

❸ صحیح بخاری، کتاب اللباس، باب الاکسیة والخمائص، ۵۸۱۸۔ صحیح مسلم، کتاب اللباس  
والزينة، باب التواضع فی اللباس..... (۵۴۴۳، ۵۴۴۴)۔

غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَيِّلٍ .

وَكَانَ أَبْنَ عُمَرَ يَقُولُ؛ إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَتَظَرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا  
أَصْبَحْتَ فَلَا تَتَظَرِ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ،  
وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ . ) ۱)

”رسول اللہ ﷺ نے میرا کندھا پکڑا اور کہا: اس دنیا میں اس طرح رہو جیسے  
کوئی اجنبی یا مسافر ہو۔“

سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے: ”اگر تمہیں شام تک زندگی ملے تو اگلی صبح تک  
زندگی کی امید مت رکھو۔ اور اگر صبح تک زندگی ملے تو شام کی امید مت رکھو۔  
بیماری سے قبل صحت کو غیمت جانو، اور موت سے پہلے زندگی کو غیمت جانو۔“

مزید برآں آپ ﷺ نے فرمایا:

((إِيَّاكَ وَالنَّعَمَ فَإِنَّ عَبَادَ اللَّهِ لَيُسُوا مِنَ الْمُتَنَعِّمِينَ .) ۲)

”راحت اور عیش کی زندگی گزارنے سے بچو، کیوں کہ اللہ کے سچے بندے وہ ہیں  
جو راحت اور عیش کی زندگی نہیں گزارتے۔“

اور رسول اللہ ﷺ اکثر دعا فرمایا کرتے تھے:

((اللَّهُمَّ ارْزُقْ أَلَّا مُحَمَّدٍ فُوتَأَ .) ۳)

”اے اللہ! آل محمد ﷺ کا رزق قوت لا یموت بنادے۔“

یعنی صرف انوار رزق ہو کہ کھا کر جان بچ جائے۔



۱) صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم ”کن فی الدنیا.....، (۶۴۱۶).“

۲) مسند احمد: (۲۴۳/۵)، مجمع الزوائد: (۲۵۰/۱۰)، سلسلة الصحيحۃ، رقم: (۳۵۳).

۳) صحیح بخاری، کتاب الرقاق، کیف کان عیش النبی صلی اللہ علیہ وسلم وأصحابہ وتخلیهم من  
الدنیا، رقم: (۶۴۶۳).

## ساتواں سبب:

### موت کو یاد کرنا اور فکر آخوت

#### ۱۔ موت کو یاد کرنا:

فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ﴾ (آل عمران: ۱۸۵)

”هر قسم کو موت کا مزاچھنا ہے۔“

اس آیت کریمہ میں نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہیں کو تسلی دی جا رہی ہے کہ یہ دنیا جزا کی جگہ نہیں ہے، یہ تو عمل کی جگہ ہے یہاں سے ہر آدمی کو گزر کر جانا ہے، یہاں تو بہت سے مجرم اور ظالم دندناتے پھرتے ہیں، اور انہیں کوئی پریشانی لاحق نہیں ہوتی، اور بہت سے نیک اور صالح لوگ پوری زندگی اللہ کی مرضی کے کاموں میں گزار دیتے ہیں، اور انہیں کوئی راحت جان نصیب نہیں ہوتی۔ جزا و سزا کی جگہ تو قیامت کا دن ہوگا، اُس دن جو جہنم سے دور کر دیا جائے گا اور جنت میں داخل کر دیا جائے گا، وہی حقیقی معنوں میں فائز المرام ہوگا، یہ دنیاوی زندگی تو دھوکے کا سامان ہے۔ چنانچہ سیدنا عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((فَمَنْ أَحَبَ أَنْ يَرْجِعَ عَنِ النَّارِ وَيَدْخُلَ الْجَنَّةَ ، فَلْتَأْتِهِ مَنِيَّتُهُ وَهُوَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ، وَلِيَأْتِ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُؤْتَى إِلَيْهِ . )) ①

① صحیح مسلم، کتاب الإمامۃ، باب وجوب الوفاء بیعة الخليفة الأول فالاول، ح: (۴۷۷۶)، سنن ابن ماجہ، کتاب الفتنة، باب ما یکون من الفتنة، ح: (۳۹۵۶).

”جو شخص چاہتا ہے کہ جہنم سے دور کر دیا جائے، اور جنت میں داخل کر دیا جائے تو اسے چاہیے کہ اس کی موت اس حال میں آئے کہ وہ اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہو، اور لوگوں کے ساتھ ایسا معاملہ کرے جیسا وہ چاہتا ہے کہ لوگ اس کے ساتھ کریں۔“

اور سیدنا ابو ہریرۃؓ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

((أَكْثِرُوا ذِكْرَ هَادِيمَ اللَّذَاتِ (يَعْنِي الْمَوْتَ). )) ①

”لذتوں کو ختم کرنے والی، یعنی موت کو کثرت سے یاد کیا کرو۔“

اور سیدنا عبداللہ بن عمرؓ بیان فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھا، ایک انصاری آدمی آیا اور سلام عرض کیا، پھر کہنے لگا: ”یا رسول اللہ! مومنوں میں سے افضل کون

ہے؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((أَحَسَنُهُمْ خَلْقًا. ))

”جس کے اخلاق اچھے ہوں۔“

اس انصاری نے عرض کیا: مومنوں میں سے سب سے زیادہ عقل مند کون ہے؟ تو

آپ ﷺ نے فرمایا:

((أَكْثَرُهُمْ لِلْمَوْتِ ذِكْرًا، وَأَحَسَنُهُمْ لِمَا بَعْدَهُ إِسْتِعْدَادًا،

أو لِكَ الْأَكْيَاسُ. )) ②

”جو موت کو زیادہ یاد کرتا ہو، اور موت کے بعد آنے والے وقت کے لیے اچھی

① سنن ترمذی، أبواب الفتنه، باب ماجاء فی ذكر الموت، ح ۲۳۰۷. مسنند احمد: (۲۹۲/۲)،

سنن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب ذكر الموت والإستعداد، ح: (۴۲۵۸)، سنن نسائي: (۴/۴)،

مستدرک حاکم: (۳۲۱/۴)، مسنند الشهاب، ح: (۶۶۹)، اور ابن حبان (۲۹۹۲) نے اسے صحیح کہا ہے۔

② سنن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب ذكر الموت والإستعداد له، ح: ۴۲۵۹، سلسلة الصحيحۃ:

تیاری کرتا ہو وہ سب سے زیادہ غنمند ہے۔“

### ۲۔ آخرت پر یقین رکھنے کا مفہوم:

آخرت سے مراد ہو وہ بات ہے جو موت کے بعد قوع پذیر ہو گی، اس کا ذکر خاص طور پر اس لیے کیا گیا کہ یہ ایمان کا ایک رکن ہے، اور اس لیے بھی آخرت پر یقین آدمی کو عمل صالح پر انجام دے سکے اور عذاب الہی سے ڈرتے ہوئے ندامت کے آنسو بہانے پر مجبور کرتا ہے۔

فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِلَّا خَرَّةٌ هُمْ يُؤْقَنُونَ﴾ (البقرة: ۴)

”اور (اصل ایمان) آخرت پر یقین رکھتے ہیں۔“

### ۳۔ فکرِ آخرت:

فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَقَالُوا إِذَا كُنَّا عِظَاماً وَرُفَاعَاتٍ إِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلَقَنَا جَدِيداً ○ قُلْ كُنُّوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيداً ○ أَوْ خَلَقاً هَمَّا يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَ كُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ فَسَيُنَعَضُّونَ إِلَيْكُمْ رُءُوسُهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَّنِي هُوَ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا﴾

(بنی اسرائیل: ۴۹ تا ۵۱)

”انہوں نے کہا کہ کیا جب ہم ہدیاں اور مٹی ہو جائیں گے تو کیا ہم نئی پیدائش میں پھر دوبارہ اٹھا کر کھڑے کر دیے جائیں گے۔ جواب دیجیے کہ تم پھر بن جاؤ یا لوہا یا کوئی اور ایسی خلقت جو تمہارے دلوں میں بہت ہی سخت معلوم ہو، پھر وہ یہ پوچھیں کہ کون ہے جو دوبارہ ہماری زندگی لوٹائے؟ آپ جواب دے دیں کہ وہی اللہ جس نے تمہیں اول بار پیدا کیا اس پر وہ اپنے سر ہلا کر آپ سے دریافت

کریں گے کہ اچھا یہ ہے کب؟ تو آپ جواب دے دیں کہ کیا عجب کہ وہ قریب  
ہی آن گلی ہو۔“

اس آیت کریمہ میں بعث بعد الموت (آخرت کی زندگی) کے بارے میں مشرکین کے شبهات کی تردید کی جا رہی ہے، وہ کہتے تھے کہ آدمی جب مر جاتا ہے تو اس کی ہڈیاں گل سڑکر مٹی میں مل جاتی ہیں، یہ بات بعید از عقل ہے کہ سابق جسم کے اجزاء دوبارہ جمع ہو جائیں اور ان میں زندگی عود کر آئے؟ اللہ تعالیٰ نے ان کے جواب میں فرمایا کہ مردہ بدن کو دوبارہ بنا کر اس میں زندگی کو دوڑا دینا ہمارے لیے بہت ہی آسان ہے، چاہے اس بدن سے زندگی کے آثار پھر یا لوہے کی طرح کیوں نہ ناپید ہو گئے ہوں، یا کسی اور چیز کی طرح جس کا زندہ ہونا تمہارے زندگی ناممکن ہو۔ اللہ تعالیٰ جب چاہے گا اسے زندہ کر دے گا، اور کوئی چیز اس سے مانع نہیں بنے گی۔

دوسرے مقام پر کچھ اس طرح فرمایا:

﴿الَّذِينَ هُمْ فِي حَوْضِ يَلْعَبُونَ يَوْمَ يُدْعَونَ إِلَى نَارٍ جَهَنَّمَ دَعَاهُ<sup>٦</sup>  
هُذِهِ الْقَارُ أَلْقَنِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ○ أَفَسِخْرُ هُذَا آمَرْ أَنْتُمْ لَا  
تُبَصِّرُونَ ○ إِصْلُوهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لَا تَصْبِرُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّمَا  
تُبْحَرُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ○﴾ (طور: ۱۶ تا ۱۷)

”جو اپنی بے ہودہ گولی میں اچھل کو دکر رہے ہیں، جس دن وہ دھکے دے دے کر آتشِ جہنم کی طرف لائے جائیں گے۔ یہی وہ آتشِ دوزخ ہے جسے تم جھوٹ بتلاتے تھے، اب بتاؤ کیا یہ جادو ہے؟ یا تم دیکھتے ہی نہیں ہو؟ دوزخ میں جاؤ، اب تمہارا صبر کرنا اور نہ کرنا تمہارے لیے یکساں ہے، تمہیں فقط تمہارے کیے کا بدله دیا جائے گا۔“

یہ وہ لوگ ہوں گے جو دنیا میں باطل کی تائید کرتے تھے، روزِ آخرت کے حساب و عقاب

سے غافل ہو و لعب میں مشغول رہتے تھے، اور نبی کریم ﷺ کا ماق اُڑاتے تھے۔ ((فِيْ  
خَوْضٍ يَلْعَبُونَ)) کا ایک معنی یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ ”یہ لوگ ہوں گے جو دنیا کے  
عیش و آرام میں منہمک اور فکر آخوت سے یکسر غافل رہتے تھے۔ انہیں نہایت بے دردی اور  
سختی کے ساتھ دھکا دے کر جہنم میں پہنچادیا جائے گا۔\*)

مقاتل ایشیاء فرماتے ہیں کہ ”ان کے ہاتھ ان کی گردنوں کے ساتھ اور ان کے قدموں  
کے ساتھ باندھ دیئے جائیں گے، پھر چہروں کے بل جہنم میں دھکیل دیئے جائیں گے۔“ آئندی  
اور ان سے جہنم پر مامور فرشتے کہیں گے کہ یہی وہ نارِ جہنم ہے جس کی تم دنیا میں تکنیب  
کرتے تھے، اور اللہ تعالیٰ ان سے ان کی تزلیل اور اہانت میں اضافہ کرتے ہوئے کہے گا کہ یہ  
نارِ جہنم جس کا تم اب مشاہدہ کر رہے ہو، کیا یہ جادو اور افسانہ ہے جیسا کہ تم دنیا میں ہمارے  
رسولوں کو جادوگر اور ہماری کتابوں کو جادو کا افسانہ کہا کرتے تھے؟ یا تم اندر ہو، اور نارِ جہنم کو  
دیکھنیں پا رہے ہو، جیسا کہ تم دنیا میں دل کے اندر ہے تھے اور راہِ حق کو نہیں دیکھ پا رہے تھے؟  
اب تو وہ حقیقت جس کا تم دنیا میں انکار کرتے تھے، تمہاری آنکھوں کے سامنے ہے۔

اب جہنم میں داخل ہو جاؤ، اور اس کے عذاب کی سختیوں کو جھیلو، صبر کرو یا نہ کرو برادر ہے، بہر حال  
اب نارِ جہنم سے چھکا رانہیں ہے۔ تم نے آخوت کا اور اپنے رب کا انکار کیا تھا، اور زمین کو  
گناہوں سے بھر دیا تھا، تو یہ عذاب تمہاری انہی بداعمالیوں کا نتیجہ ہے۔

سورۃ الحلقۃ میں فرمایا:

﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتَيَ كِتْبَةً بِشَمَالِهِ فَيَقُولُ يَلِيَتِنِي لَمْ أُوتَ كِتْبَتِيَهُ  
وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ يَلِيَتِهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ مَا آغْنَى عَنِّي  
مَالِيَهُ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَنِيَهُ﴾ (الحلاقۃ: ۲۵-۲۹)

”لیکن جسے اس کے اعمال کی کتاب اس کے باسیں ہاتھ میں دی جائے گی، وہ تو

کہے گا: کاش کہ مجھے میری کتاب دی ہی نہ جاتی، اور میں اپنے حساب کی کیفیت  
جانتا ہی نہیں۔ کاش کہ موت میرا کام ہی تمام کر دیتی میرے مال نے بھی مجھے کچھ  
نفع نہ دیا۔ میرا غلبہ مجھ سے جاتا رہا۔“

جہنمی اپنی حسرت و نامرادی کا مزید اظہار کرتے ہوئے کہے گا کہ میرا مال آج مجھے  
عذاب الہی سے بچانے سکا، اور میری بادشاہی، لشکر، آلاتِ حرب، میری قوت اور میرا جبروت  
میرے کچھ بھی کام نہ آیا۔ سب معصوم ہو گئے، اور حزن و ملال اور در دوالم کے سواب میرے  
پاس کچھ بھی نہیں رہا۔

اسی لیے فرمایا:

﴿وَأَنْذِرُهُمْ يَوْمَ الْأَرْضَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كُظِمِينَ ۚ مَا  
لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَيِّمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعٌ ۝﴾ (غافر: ۱۸)

”اور انہیں بہت ہی قریب آنے والی (قیامت) سے آگاہ کر دیجئے جبکہ دل حلق  
تک پہنچ جائیں گے، اور سب خاموش ہوں گے، ظالموں کا نہ کوئی دلی دوست ہوگا  
نہ سفارشی کہ جس کی بات مانی جائے۔“

اور دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاحَةُ ۝ يَوْمَ يَفْرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ۝ وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ ۝  
وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ ۝ لِكُلِّ امْرٍ مُّمْكِنٍ يَوْمَ مِيْلَى شَانِ يُعْنِيْهِ ۝﴾

(عبس: ۳۳-۳۷)

”پس جب کہ کان بھرے کر دینے والی قیامت آجائے گی، اس دن آدمی اپنے  
بھائی سے، اور اپنی ماں، اور اپنے باپ سے، اور اپنی بیوی، اور اپنی اولاد سے  
بھاگے گا، ان میں سے ہر ایک کو اس دن ایک ایسا مشغله ہو گا جو اسے مشغول رکھئے  
کے لیے کافی ہو گا۔“

مذکورہ بالا آیات میں انسانوں کو فکرِ آخرت کی دعوت دی جا رہی ہے، کہ جب قیامت آجائیگی جس کے صور کی آواز اتنی تیز اور کرخت ہو گی کہ لوگوں کے کان بہرے ہوں گے، تو رعب و دهشت کے مارے ہر آدمی اپنے حال میں ایسا پریشان ہو گا، اور ہر ایک کو اپنی نجات کی ایسی فکر ہو گی کہ وہ اپنے قریب ترین رشتہ داروں کو بھی میدانِ محشر میں دیکھ کر راہِ فرار اختیار کرے گا، یا تو اس ڈر سے بھاگے گا کہ کہیں کوئی اس سے کسی چیز یا نیک عمل کا مطالبه نہ کر دے، یا اس لیے کہ کوئی اس کی پریشانی اور بے چینی کو نہ دیکھ لے، یا اس لیے کہ اس کو معلوم ہو گا کہ آج کوئی اس کے کام نہیں آئے گا، تو پھر اس کی طرف توجہ اور التفات کرنے کی کیا ضرورت ہے۔

### ۲۔ زیارتِ قبور اور اس کے فوائد:

قبوں کی زیارت بھی درحقیقت انسان کو موت اور آخرت کی یادداشتی ہے، الہذا دل کو نرم کرنے کے لیے زیارتِ قبور انتہائی ضروری ہے، ایک وقت تھا کہ قبوں کی زیارت سے منع کر دیا گیا تھا کہ لوگ کہیں شرک میں واقع نہ ہو جائیں، لیکن آخر وقت جب رحمۃ اللعلیم اور محسن انسانیت ﷺ نے صحابہ کے پنجہ عقائد کو دیکھا تو اجازت دے دی، چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((كُنْتُ نَهِيَتُّكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُوْرِ، فَزَوْرُوهَا .)) ①

”میں نے اس سے (قبل) قبوں کی زیارت سے منع کیا تھا، لیکن اب میں تمہیں قبوں کی زیارت کا حکم دیتا ہوں۔“

اور یہی حدیث ”مسندِ احمد“ میں سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی ہے، اس میں ہے

کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

((إِنِّي نَهِيَتُّكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُوْرِ، فَزَوْرُوهَا، فَإِنَّ فِيهَا عِبْرَةً .)) ②

”بے شک! میں نے تمہیں اس سے (قبل) زیارتِ قبور سے روکا تھا، لیکن اب

① صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب استئذان النبی ﷺ رہے عزوجل فی زیارة قبر أمه، ح: (۲۲۶۰).

② مسندِ احمد، رقم: ۱۱۳۲۹، شعیب الأرنؤوط فرماتے ہیں، اس کی سند صحیح اور شرط مسلم پر ہے۔

تمہیں قبروں کی زیارت کو جانا چاہیے اس میں تمہارے لیے سبق اور نصیحت ہے۔  
سبق اور نصیحت کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو موت یاد آتی ہے، اور آخرت کی فکر پیدا ہو جاتی ہے، چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((فَزُورُوا الْقُبُورَ، فَإِنَّهَا تَذَكِّرُكُمُ الْمَوْتَ .)) ①

”پس تم قبروں کی زیارت کیا کرو، اس سے موت یاد آتی ہے۔“

اور سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((كُنْتُ نَهِيَتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ، فَزُورُوهَا، فَإِنَّهَا تُرْهِدُ فِي الدُّنْيَا وَتَذَكِّرُ الْآخِرَةَ .)) ②

”میں تمہیں قبروں کی زیارت سے منع کرتا تھا، پس اب تم زیارتِ قبور کو جایا کرو، اس طرح دنیا سے بے رغبتی اور آخرت کی یاد آتی ہے۔“

## ۵۔ موت کے بعد پیش آنے والے ہولناک مناظر کا بیان:

دنیا کی زندگی ختم ہو جائے گی، کیونکہ اللہ کے سوا ہر چیز فانی ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((أَاصْدَقُ بَيْتٍ قَالَهُ الشَّاعِرُ: أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَقَ اللَّهُ بَاطِلٌ .)) ③

”سب سے سچا شعر جسے شاعر نے کہا ہے، وہ یہ ہے: کہ اللہ کے سواتماں چیزیں بے بنیاد ہیں۔“

① صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب ما یقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها، ح: (۲۲۵۹).

② سنن ابن ماجہ، کتاب الجنائز، باب ماجاء فی زیارة القبور، ح: (۱۵۹۳)، علامہ بصیری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس کی صدقہ ہے۔

③ صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب الجنة أقرب إلى أحدكم في شراك نعله، والنار مثل ذلك، ح: (۶۴۸۹).

کسی نے کیا خوب کہا ہے:

فانی ہے جو کچھ ہے غیر اللہ  
کوئی مزار رہتا نہیں ہرگز سدا  
لہذا آدمی برائی اور گناہ کی بات کو چھوٹی اور حیرت نہ سمجھے، شاید اللہ تعالیٰ کو ناپسند آجائے اور  
دوزخ میں اس کا ٹھکانہ بن جائے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((الْجَنَّةُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ شَرَائِكَ نَعْلَهُ، وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكَ .)) ①

”جنت تمہارے جو تے کے تے سے بھی زیادہ تم سے قریب ہے، اور اسی طرح  
دوزخ بھی۔“

خالد بن عمیر عدوی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن ہمیں سیدنا عتبہ بن غزوان رضی اللہ عنہ نے خطبہ دیا، اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء کرنے کے بعد کہا: دنیا نے اپنے اختتام کی خبر دے دی ہے، اور بہت جلد پیٹھ موڑنے والی ہے، اور اب دنیا صرف اتنی رہ گئی ہے جتنا بترن میں کچھ بچا ہوا پانی رہ جاتا ہے، اور اب تم دنیا سے اس جہاں کی طرف منتقل ہونے والے ہو، کیونکہ ہم سے یہ بیان کیا گیا ہے کہ ایک پتھر کو جہنم کے کنارے سے گرا یا جائے گا وہ ستر (۷۰) سال تک اس کی گھرائی میں گرتا رہے گا پھر بھی اس کی تہہ کو نہیں پاسکے گا۔ ②

اسی لیے نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

((وَكَيْفَ أَنْعَمْ وَصَاحِبُ الْقَرْنِ قَدْ التَّقَمَ الْقَرْنَ، وَاسْتَمَعَ  
الْأُذْنَ مَتَى يُؤْمِرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفَخُ، فَكَانَ تَنَلَّ عَلَى أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ  
فَقَالَ لَهُمْ: قُولُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ، عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلَنَا)) ③

”میں پُر آسائش زندگی کیسے گزار سکتا ہوں جب کہ صور پھونکنے والے فرشتے نے

① صحیح بخاری، أيضاً، حدیث رقم: (۶۴۸۸).

② صحیح مسلم، کتاب الزهد والرقائق، باب الدنیا سجن للمؤمن و جنة للكافر، ح: (۷۴۳۵).

③ صحیح سن ترمذی، ابواب صفة القيامة..... باب ماجاء في شأن الصور، ح: (۲۴۳۱).

صور کو اپنے ہونٹوں میں دبار کھا ہے، اور اپنے کانوں کو جھکا رکھا ہے تاکہ جیسے ہی اسے حکم ملے وہ صور پھونک دے، مسلمانوں نے پوچھا: یا رسول اللہ! آپ ہمیں کیا کہنا چاہتے ہیں؟ پس آپ ﷺ نے انہیں جواب دیا: تم کہو! اللہ ہمارے لیے کافی ہے وہ سب سے بہتر کار ساز ہے، ہم اللہ پر بھروسہ کرتے ہیں۔“

ہر شخص سے اللہ تعالیٰ سوال بھی فرمائیں گے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((لَا تَرُوْلُ قَدَمًا عَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّىٰ يُسَأَّلَ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَا فَعَلَ، وَعَنْ مَا لَهُ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَا أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جِسْمِهِ فِيمَا أَبْلَاهُ۔)) ۱

”قیامت کے دن کوئی بندہ اپنی جگہ سے قدم نہیں ہلا کے گا، جب تک اللہ تعالیٰ اس کی عمر کے متعلق سوال نہ کر لیں گے کہ تو نے اپنی عمر کہاں گزاری، اور اس کے علم کے متعلق کہ اس کے مطابق کتنا عمل کیا، اور اس کے مال کے متعلق کہ اسے کس گلہ خرچ کیا اور اس کے جسم کے متعلق کہ اس نے کہاں بوسیدہ کیا۔“

پل صراط پر سے بھی لوگوں کو گزارا جائے گا، فرمان باری تعالیٰ ہے:

((وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ءَكَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّىٰ مَقْضِيًّا ۝ ثُمَّ نُنَجِّيَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذِرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيَّا ۝)) (مریم: ۷۲-۷۱)

”اور تم میں سے ہر شخص اُس پر سے ضرور گزرے گا، یہ آپ کے رب کا حتمی فیصلہ ہے، پھر ہم ان لوگوں کو بچالیں گے جو (دنیا میں) اللہ سے ڈرتے رہتے تھے۔ اور طالموں کو اس میں گھٹنوں کے بل گرا چھوڑ دیں گے۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنا ایک حتمی فیصلہ سنایا ہے کہ مومن ہو یا کافر، ہر ایک کو بہرحال جہنم سے واسطہ پڑے گا۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے اہل تقویٰ کو اس سے

❶ علام البانی رحمہ اللہ نے اسے ”صحیح“ کہا ہے۔ سنن ترمذی، ابواب صفة القيامة، ..... باب في القيامة، ح: (۲۴۱۷). تحریج اقتضاء العلم العمل : ۱۱۱۵ .

نجات دے گا، اور جن لوگوں نے دنیا میں کفر و اشکار کی زندگی گزاری ہوگی اور بڑے بڑے گناہوں کا ارتکاب کیا ہوگا، جہنم میں شدید عذاب جھلینے کے لیے چھوڑ دیئے جائیں گے۔

سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: فی الواقع جہنمی مالک (ایک فرشتہ) کو پکاریں گے لیکن وہ ان کی پکار کا جواب چالیس سال تک نہ دے گا، اور پھر کہے گا: ”بِقِيَّا“، تمہیں یہاں رہنے کے لیے بھیجا گیا ہے۔ اس کے بعد وہ اللہ تعالیٰ کو پکاریں گے: اے ہمارے رب مولا، ہمیں یہاں سے نکال دے، ہم اپنے گناہوں کا اقرار کرتے ہیں، ہم یقیناً گمراہ تھے۔ اللہ تعالیٰ وقت کی ایک مدت تک (اس دنیا کی پوری مت کے برابر) ان کی پکار کا جواب نہ دیں گے۔ اس کے بعد اللہ عزوجل فرمائے گا: ”دفع ہو جاؤ، جہنم میں جاؤ اور اپنی زبانیں بند کرو۔“ اس کے بعد لوگوں کی تمام امیدیں دم توڑ جائیں گی، اور وہاں صرف آہوں، سسکیوں اور گدھے کی ڈھینپوں (کی آواز) ہوگی۔ ان کی آوازیں گدھے کی آواز جیسی ہوں گی، ابتداء میں ڈھینپوں ڈھینپوں ہوگی، اور آخر میں آہوں اور سسکیوں میں تبدیل ہو جائے گی۔ ①

## ۶۔ عذاب قبر سے پناہ مانگنا:

**اثبات عذاب قبر**: ..... عذاب قبر حق ہے جس پر ایمان لانا واجب ہے،

خلق ارض و سماء کا ارشاد ہے:

﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَنْتَفِعُ الظَّالِمُونَ كَفَرُوا الْمَلِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهُهُمْ وَأَذْبَارَهُمْ وَذُؤْقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ﴾ (الانفال: ۵۰)

”کاش کہ تو دیکھتا جب کہ فرشتے کافروں کی روح قبض کرتے ہیں، ان کے چہروں پر اور کمروں پر مار مارتے ہیں (اور کہتے ہیں) تو جلنے کا عذاب چکھو۔“

① مستدرک الحاکم، حدیث رقم: (۴۴۳۵)، امام حاکم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث صحیح الاسناد ہے، لیکن بخاری و مسلم نے اسے تخریج نہیں کیا، صحیح الترغیب والترہیب، ح: (۳۶۹۱).

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوجَحَ إِلَيَّ وَلَمْ يُؤْخِدْ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأْنِيلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَى إِذَا الظَّلَمُونَ فِي غَمْرَاتِ الْمَوْتِ وَالْبَلِيلَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُوَنِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنِ اِلْيَتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ﴾ (انعام: ۹۳)

”اور اس شخص سے زیادہ کون ظالم ہوگا جو اللہ تعالیٰ پر جھوٹی تہمت لگائے یا یوں کہے کہ مجھ پر وحی آتی ہے، حالانکہ اس کے پاس کسی بات کی بھی وحی نہیں آئی، اور جو شخص یوں کہے کہ جیسا کلام اللہ نے نازل کیا ہے اسی طرح کا میں بھی لاتا ہوں اور اگر آپ اس وقت دیکھیں جب کہ یہ ظالم لوگ موت کی سختیوں میں ہوں گے اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھا رہے ہوں گے کہ ہاں اپنی جانیں نکالو۔ آج تم کو ذلت کی سزا دی جائے گی اس سب سے کتم اللہ تعالیٰ کے ذمہ جھوٹی باتیں لگاتے تھے، اور تم اللہ تعالیٰ کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔“

تیسرا مقام پر فرمایا:

﴿فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّلَاتٍ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ۵ النَّارِ يَعْرُضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا جَوَيْدَةٌ تَعُودُ السَّاعَةَ أَدْخِلُوهَا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ ۵﴾ (المؤمن: ۴۵-۴۶)

”پس اسے اللہ تعالیٰ نے فرعون اور فرعونیوں کی بری سازشوں سے حفاظ رکھ لیا جو انہوں نے سوچ رکھی تھیں، اور فرعون والوں پر بری طرح کا عذاب الٹ پڑا۔ آگ ہے جس کے سامنے یہ ہر صبح شام لائے جاتے ہیں۔ اور جس دن قیامت قائم ہوگی فرمان ہوگا کہ فرعونیوں کو سخت ترین عذاب میں ڈالو۔“

اللہ تعالیٰ نے اس داعیِ راہی اللہ کو پہلے تو فرعون اور فرعونیوں سے نجات دی، اور جب فرعون اپنے لشکر کے ساتھ سمندر میں غرق ہوا تو اسے سیدنا موسیٰ علیہ السلام اور دیگر مومنین کے ساتھ ڈوبنے سے بچالیا۔ اور فرعون اور فرعونیوں کو بدترین عذاب نے آ گھیرا، دنیا میں نہایت ذلت و رسوائی کے ساتھ سمندر میں ڈبو دیئے گئے، اور قبر اور برزخ میں صح و شام یعنی ہر وقت ان کو عذاب دیا جاتا ہے، اور جب قیامت آئے گی تو اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دے گا کہ فرعون اور فرعونیوں کو شدید ترین عذاب میں ڈال دو۔

یہ (مذکورہ) آیت عذابِ قبر کی سب سے بڑی دلیل ہے۔ اس لیے کہ آیت میں ان کو عذاب دیا جانا، روزِ قیامت کے عذاب سے پہلے بتایا گیا ہے۔

عذابِ قبر نبی کریم ﷺ کی صحیح احادیث سے بھی ثابت ہے، چنانچہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ:

((أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَسْتَعِيدُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الدَّجَالِ وَقَالَ "أَنْكُمْ تُقْتَلُونَ فِي قُبُورِكُمْ".)) ①

”نبی کریم ﷺ عذابِ قبر اور فتنہ مسحِ دجال سے پناہ مانگا کرتے تھے، اور فرماتے: (تم لوگ قبروں میں آزمائے جاؤ گے۔)“

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ:  
 مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ ((إِنَّهُمَا لَيَعْدَدَانِ وَمَا يُعْدَبَانِ فِي كَبِيرٍ)) ثُمَّ قَالَ: ((بَلَى إِمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَسْعَى بِالنَّمِيمَةِ، وَإِمَّا الْآخَرُ فَكَانَ لَا يَسْتَرُ مِنْ بَوْلِهِ)). ②

”نبی اکرم ﷺ و قبروں سے گزرے تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”ان دونوں کو

① سنن النسائي، كتاب الجنائز، باب التعوذ من عذاب القبر، رقم: ۲۰۶۷، علامہ البانی رضی اللہ عنہ نے اسے صحیح کہا ہے۔ صحیح سنن نسائي، رقم: ۱۹۵۲۔

② صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب عذاب القبر من الغيبة والبول، رقم الحديث: ۱۳۷۸۔

(قبوں میں) عذاب ہو رہا ہے، اور کسی بڑی بات پر نہیں۔” پھر فرمایا: ”ان میں سے ایک چغلی کھاتا تھا، اور دوسرا اپنے پیشاب سے احتیاط نہیں کرتا تھا۔“ ایک روایت میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں:

((أَنَّ يَهُودِيَّةَ دَخَلَتْ عَلَيْهَا فَذَكَرَتْ عَذَابَ الْقَبْرِ فَقَالَتْ لَهَا:  
أَعَاذُكَ اللَّهُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، فَسَأَلَتْ عَائِشَةَ رضی اللہ عنہا: رَسُولُ  
اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم عَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ؟ فَقَالَ: ((نَعَمْ، عَذَابُ الْقَبْرِ حَقٌّ))  
قَالَتْ عَائِشَةَ: فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم بَعْدَ صَلَةِ الْأَ  
تَعَوَّذُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ . )) ①

”ایک یہودی عورت ان کے پاس آئی، اور عذاب قبر کا ذکر کیا، اور ان سے کہنے لگی: ”اللہ تجھے عذاب قبر سے بچائے۔“ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عذاب قبر کے بارے میں سوال کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں عذاب قبر حق ہے، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کوئی ایسی نماز پڑھتے نہیں دیکھا جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عذاب قبر سے پناہ نہ مانگی ہو۔“

اور مزید سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی روایت کردہ حدیث کا کہی مطالعہ فرمائیے گا، فرماتے ہیں:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم ((إِذَا وُضِعَتِ الْجَنَازَةُ فَاحْتَمَلَهَا الرِّجَالُ  
عَلَى أَعْنَاقِهِمْ، فَإِنْ كَانَتْ صَالِحَةً قَالَتْ قِيمُونِي قَدِمُونِي، وَإِنْ  
كَانَتْ غَيْرَ صَالِحَةً قَالَتْ يَا وَيْلَهَا أَيْنَ يَدْهَبُونَ بِهَا؟ يَسْمَعُ صَوْتَهَا  
كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا إِلَّا إِلْأَسْنَانَ، وَلَوْ سَمِعَهَا إِلَّا إِلْأَسْنَانُ لَصَعِقَ . )) ②

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”جب جنازہ تیار ہوتا ہے، اور لوگ اسے اپنے کندھوں پر اٹھا لیتے ہیں تو نیک آدمی کہتا ہے: مجھے جلدی لے چلو، اگر نیک نہ ہو تو

① صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ماجاء في عذاب القبر، حدیث رقم: (١٣٧٢).

② صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب حمل الرجال الجنائز دون النساء، حدیث رقم: (١٣١٦، ١٣١٤).

کہتا ہے: ہائے ہلاکت! مجھے کہاں لے جارہے ہو، میت کی آواز انسانوں (اور جنوں) کے علاوہ ساری مخلوق سنتی ہے اگر انسان سن لے تو بے ہوش ہو جائے۔“

☆.....عذاب قبر سے پناہ چاہنے کے لیے مسنون دعا

چنانچہ سیدنا ابو حیرة رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ دعا کرتے تھے:

((اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ،  
وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ . )) \* ٤٠

”اے اللہ! میں قبر کے عذاب سے تیری پناہ چاہتا ہوں، جہنم کے عذاب سے، زندگی، اور موت کی آزمائشوں سے، اور (کانے) دجال کی بلا سے۔“

۔ جہنم سے پناہ مانگنا:

جہنم اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہے، اور حق ہے، جسے اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے لیے تیار کر رکھا ہے جو کافر، مشرک اور اس کے ذکر سے منہ موڑنے والے ہوں، یاد رہے کہ جہنم بڑی وسیع ہے، اس کے دروازوں کی بڑی وسعت ہے، جہنم کی آگ کی بڑی شدت ہے، اس کا عذاب بڑا ہونا ک ہے۔ اس میں جہنمیوں کو آگ کے ہی طوق پہنائے جائیں گے، آگ کی ہتھڑیاں ہوں گی، آگ کی بیڑیاں، آگ کی گہری وادیاں، آگ کا لباس، آگ کا بستر ہوگا، جب جہنمی پانی طلب کریں گے تو کھولتا ہوا پانی سر پر انڈلیں دیا جائے گا، پینے کے لیے پیپ اور کھانے کے لیے زقوم کا درخت پیش کیا جائے گا، کچھ لوگوں کو خون کی نہروں میں غوطے دیئے جائیں گے، اور بعض کو چکلیوں میں پیس بھی دیا جائے گا، الغرض کنانہوں کی کیفیت دیکھ کر انہیں مختلف قسم کے عذابوں میں مبتلا کیا جائے گا، اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو خطاب کرتے ہوئے نصیحت کی ہے کہ وہ اپنے آپ کو اور اپنے خاندان والوں کو اس خطرناک آگ سے بچائیں جس کا ایندھن انسان اور پتھر کے وہ بت ہوں گے جن کی دنیا میں بت پرست عبادت

<sup>١</sup> صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب التعوذ من عذاب القبر، رقم: (١٣٧٧).

کرتے تھے۔ اور اس سے بچاؤ کی صورت یہ ہے کہ وہ ان گناہوں سے تائب ہوں جو اللہ کی ناراضکی اور عذاب آختر کا سبب بنتے ہیں، اور اس کے اorder کو بجالائیں اور نواہی سے بچیں۔ اور اہل و عیال کو نار جہنم سے اس طرح بچایا جاسکتا ہے کہ انہیں اسلام کی تعلیم دیں اور اس پر عمل کرنے پر ابھاریں۔ آدمی کے لیے اس مہیب آگ سے بچاؤ کی یہی صورت ہے کہ وہ خود اسلام و شریعت کا پابند بنے اور اپنے ماتحتوں کو بھی ان پر عمل کرنے پر مجبور کرے۔ اور آگ کی یہ صفت بیان کی گئی ہے کہ اس کا ایندھن انسان اور پتھر ہوں گے، تو اس سے مقصود تهدید و تحفیظ ہے تاکہ اس کی ہیئت ناکی کا تصور کر کے بندے اپنے رب کی اطاعت و بندگی کی طرف مائل ہوں، اور جرائم و معاصی سے پرہیز کریں۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوَّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ تَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَنِيهَا مَلِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُمُونَ اللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَقْعُلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ﴾ (التحریم: ۶)

”اے ایمان والو! اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو اس آگ سے بچاؤ جس کا ایندھن آدمی اور پتھر ہوں گے، اس پر ایسے فرشتے متعین ہیں جو سخت دل ہیں اور بے رحم، اللہ انہیں جو حکم دیتا ہے اس کی نافرمانی نہیں کرتے، اور انہیں جو حکم دیا جاتا ہے وہی کرتے ہیں۔“

اللہ تعالیٰ نے مومنین کی صفات بیان کرتے ہوئے یہ بھی فرمایا کہ وہ جہنم کے عذاب سے پناہ طلب کرتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا إِنَّا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ (البقرة: ۲۰۱)

”اور ان میں سے بعض لوگ وہ بھی ہیں جو کہتے ہیں: اے ہمارے رب! ہمیں دنیا میں نیکی دے، اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرماء، اور ہمیں عذاب جہنم سے

دل کی زندگی کے اسباب نجات دے۔“

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ

غَرَامًا ○ إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقْرَأً وَمُقَاماً ○﴾ (الفرقان: ۶۵-۶۶)

”اور (مومن وہ ہیں) جو یہ دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے پروڈگار! ہم سے دوزخ کا عذاب پرے رکھ، کیوں کہ اس کا عذاب چٹ جانے والا ہے۔ وہ جائے قرار دونوں کے لحاظ سے بدترین جگہ ہے۔“

☆..... جہنم سے پناہ مانگنے کے لیے مسنون چند دعائیں

\* سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی زیادہ تر دعا یہ ہی:

((أَللَّهُمَّ آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَ قِنَا عَذَابَ

النَّارِ .))

”اے اللہ! ہمیں دنیا میں نیکی دے، اور آخرت میں بھلائی عطا فرماء، اور ہمیں عذاب جہنم سے نجات دے۔“

\* سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو

یہ دعا قرآن مجید کی سورت کی طرح سکھاتے تھے۔ آپ ﷺ فرماتے، کہو:

((أَللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ

الْقَبْرِ نَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ

الْمَحِيَا وَالْمَمَاتِ .))

❶ صحيح بخاری، کتاب الدعوات، باب قول النبي ﷺ رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً، رقم: ۶۳۸۹.

❷ سنن نسائی، کتاب الجنائز، باب التغود في عذاب القبر، حدیث رقم: ۲۰۶۵، اس حدیث کو علامہ البانی رضی اللہ عنہ نے صحیح کہا ہے، صحیح سنن نسائی، رقم: ۱۶۵۰.

”اے اللہ! ہم جہنم کے عذاب سے تیری پناہ چاہتے ہیں، اور قبر کے عذاب سے بھی تیری پناہ طلب کرتے ہیں، نیز مسک دجال کے فتنے اور زندگی اور موت کے فتنے سے تیری پناہ طلب کرتے ہیں۔“

\* سیدہ حفصہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب سونے کا ارادہ فرماتے تو دایاں ہاتھ رخسار کے نیچے رکھتے اور یہ کلمات تین مرتبہ پڑھتے:

((اللَّهُمَّ قِنْيُ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبَعَثُ عِبَادَكَ .)) ①

”اے اللہ! مجھے اس دن اپنے عذاب سے محفوظ رکھنا جس دن آپ اپنے بندوں کو اٹھائیں گے۔“

\* سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب اپنے بستر پر تشریف لے جاتے تو فرماتے:

((الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي كَفَانِيْ، وَآوَانِيْ، وَأَطْعَمِنِيْ، وَسَقَانِيْ، وَالَّذِي مَنَّ عَلَيَ فَأَفْضَلَ، وَالَّذِي أَعْطَانِيْ فَأَجْزَلَ، الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ، اللَّهُمَّ رَبَ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيْكَهُ، وَإِلَهَ كُلِّ شَيْءٍ، أَعُوذُ بِكَ مِنَ النَّارِ .)) ②

”سب تعریفاتِ اللہ کے لیے ہیں جس نے مجھے ہر مصیبت سے بچایا، مجھے رہنے کے لیے جگہ دی، مجھے کھلایا، اور پلایا، اور اس ذات کا شکر ہے جس نے مجھ پر احسان کیا تو خوب کیا، مجھے عطا فرمایا تو خوب عطا فرمایا، ہر حال میں اس کا شکر ہی شکر ہے۔ اے اللہ! ہر چیز کے پالنے والے! ہر چیز کے مالک، ہر چیز کے معبوو،

① سنن ابو داؤد، کتاب الأدب، باب ما يقال عند النوم، رقم: (۵۰۴۵)، البانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں یہ حدیث ”تین مرتبہ“ کے الفاظ چھوڑ کر صحیح ہے۔ سلسلة الصحيحۃ، رقم: (۲۷۵۴).

② سنن ابو داؤد، کتاب الأدب، باب ما يقال عند النوم، رقم: (۵۰۵۸)، علامہ البانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں یہ حدیث ”صحیح الإسناد“ ہے۔

میں جہنم سے تیری پناہ طلب کرتا ہوں۔“

### ۸۔ آخرت کے صد مات کے بارے میں چند اقوال اور روایے:

\* جعفر بن برقلان رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں ”مجھے معلوم ہوا کہ سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے:“ تین چیزیں مجھے ہنساتی ہیں، اور تین چیزیں مجھے رلاتی ہیں: میں اس شخص پر ہنستا ہوں جو دنیا کے بارے میں پُرمیں ہے، حالانکہ موت اس کے پیچھے لگی ہوئی۔ جو اپنے آقا (اللہ) کو بھولا ہوا ہے، حالانکہ اللہ نے اسے نہیں بھلا�ا۔ جو قہقہہ مار کر ہنستا ہے جب کہ اسے یہ بھی معلوم نہیں کہ وہ اللہ کو راضی کر رہا ہے یا ناراض۔

اور (یہ) تین چیزیں مجھے رلاتی ہیں: نبی کریم ﷺ اور ان کے صحابہ سے جداً، سکرات موت، قیامت کے روز اللہ کے سامنے کھڑا ہونا جب کہ مجھے معلوم نہ ہوگا کہ واپسی پر مجھے جہنم میں بھیجا جائے گا یا جنت میں۔ ①

\* سفیان ثوری رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ کعبہ کے پاس کھڑے تھے، جب انہوں نے کہا: ”اے لوگو! میں ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ ہوں، اس شفیق بھائی کی طرف دوڑو جو تمہیں مخلصانہ نصیحت کرتا ہے۔ لوگ ان کے گرد جمع ہو گئے تو انہوں نے کہا: تم جانتے ہو کہ اگر کوئی سفر پر جانے کا ارادہ کر لے تو کیا وہ زادِ سفر ساتھ نہیں لیتا، تاکہ اس کا سفر آرام سے گزرے اور خیریت کے ساتھ اپنی منزل پر پہنچنے کے قابل ہو سکے؟“ لوگوں نے جواب دیا: ”بے شک!“ اس پر انہوں نے کہا: ”سب سفروں سے لمبا سفرِ آخرت ہے جو تمہیں کرنا ہے لہذا تم اپنا زادِ راہ ساتھ لو۔“ لوگوں نے پوچھا: ”وہ کون سی چیز ہے؟“ انہوں نے جواب دیا: ”خوفناک چیزوں کے واقع ہونے سے قبل حج ادا کرنا، شدید گرم دن میں روزہ رکھنا، تاکہ یوم حشر کی گرمی کا احساس ہو، رات کے اندر ہرے میں دور کھت نماز ادا کرنا، تاکہ قبر کی تہائی اور سردی کا احساس ہو۔ اچھی بات کہ اور بری

خوب الہی سے بینے والے آنسو میں ۱۳۶  
بات سے منع کروتا کہ یوم حشر جب کھڑے رہنے کا احساس ہوا اور اس امید پر اپنے مال سے صدقہ خیرات کر دو اس طرح تم مال کی تگی اور غربت سے بچ جاؤ گے۔  
دنیا میں دو چیزوں کے لیے مال و زر جمع کرو، آخرت خریدنے کے لیے، اور حلال حاصل کرنے کے لیے۔ تیسری کسی وجہ سے مال جمع کرنا تمہیں فائدہ نہ دے گا، لہذا اس کی خواہش بھی نہ رکھو۔“

”اپنی دولت کے دو حصے کرو، ایک حصہ اپنے اہل و عیال پر خرچ کرو، اور ایک حصہ آخرت کے لیے آگے بھیجو۔ تیرا حصہ تمہیں نقصان دے گا، تمہارے لیے فائدہ بخش نہ ہوگا، لہذا اس کی خواہش نہ کرو۔“ ①

✿ سلان بن ابی مطعع رضی اللہ عنہ سے مذکول ہے کہ انہوں نے کہا: حسن رضی اللہ عنہ کے پاس پانی کا ایک برتن لایا گیا کہ اس سے روزہ افطار کریں لیکن جیسے ہی برتن کو ان کے قریب کیا گیا تو انہوں نے رونا شروع کر دیا اور کہا: ”مجھے جہنمیوں کی یہ خواہش یاد آگئی، وہ کہیں گے۔

﴿إِنَّ أَفْيَضُهُمْ أَغْلَيْنَا مِنَ الْمَاء﴾ (الاعراف : ۵۰)

”هم پر بھی کچھ پانی انڈیل دو۔“

اور پھر مجھے ان کا جواب یاد آگیا:

﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكُفَّارِينَ﴾ (الاعراف : ۵۰)

” بلاشبہ اللہ نے یہ چیزیں کافروں پر حرام کی ہیں۔“

✿ ثابت البنائی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”هم ایک جنازہ کے جلوس کے ساتھ جا رہے تھے، ہمیں اس کے سوا کچھ نظر نہ آیا کہ لوگ رو تے وقت اپنے چہروں کو چھپا لیتے تھے، یا گر سے ڈھانپ لیتے تھے۔“ ②

① صفة الصفوة: (۵۹۱/۱).

② حلية الأولياء: (۳۶۶/۲).

\* بکیر یا ابو بکر سے منقول ہے کہ ابراہیم الحنفی اللہی نے کہا: ”جسے کبھی غم یا صدمے سے واسطہ نہیں پڑتا تو اسے جہنمیوں میں شمولیت سے ڈرنا چاہیے، کیون کہ جنتی کہیں گے۔

﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَدْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ﴾ (الفاطر: ٣٤)

”اس اللہ کا شکر ہے جس نے ہم سے غم دور کر دیا۔“

کیوں کہ جو اللہ کے خوف سے نہیں ڈرتا، تو اسے اس بات سے ڈرنا چاہیے کہ وہ کہیں گے:

﴿قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ﴾ (الطور: ٢٦)

”اس سے پہلے ہم اپنے گھروں میں ڈراکرتے تھے۔“

عمران الخیاط رحمۃ اللہ علیہ بیان کرتے ہیں کہ ابراہیم نجیب اللہ علیہ بیاری کے دوران روئے تو لوگوں نے ان سے پوچھا: ”اے ابو عمران! تمہیں کس چیز نے رُلایا ہے؟“ انہوں نے جواب دیا: ”میں کیوں نہ روؤں؟ میں اللہ کے اس فرستادے کے انتظار میں ہوں جو مجھے آ کر یہ بتا دے کہ مجھے جنّت بھیجا جائے گا پا جہنم میں۔“ ۵

۹\_ثواب آخرت:

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿مَنْ كَانَ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعَنِّهِ اللَّهُ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ﴾

وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿النَّسَاءَ: ١٣٤﴾

”جو شخص ثواب دنیا کا طالب ہوا سے معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کے پاس

ثواب دنیا بھی ہے، اور ثواب آخرت بھی، اور اللہ سمع و بصیر ہے۔“

صفة الصفوّة: (٣/٩١).

حلية الأولياء: (٤ / ٢٥٠).

لہذا یہ پست ہمتی ہوگی کہ انسان آنکھیں بند کر لے، اور بہت دینے والے سے تھوڑا مانگے، نہیں بلکہ آخرت کے بڑے بڑے کاموں کا حصول مقصد حیات ہونا چاہیے، اپنا نصب لعین عیش جاودا نی کو بنانا چاہیے نہ کہ صرف دنیا کو۔



Khofe Elahi Se behne waly aanso  
www.altoheed.com

آٹھواں سبب:

## خشیتِ الہی

۱۔ خشیت کا معنی:

خشیت "خشی" سے مآخذ ہے جس کا معنی ہے "ڈرنا" اور "خشیتِ الہی" کا معنی ہوا "اللہ کی عظیم اور اس کی بیعت سے ڈرنا" اللہ علیم و خبیر کا فرمان ہے:  
 ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مَنْ عَبَادَهُ الْعَلَيْهِ﴾ (فاطر: ۲۸)  
 "بے شک اللہ سے اس کے بندوں میں سے علماء ہی ڈرتے ہیں۔"

۲۔ خشیتِ الہی کی فضیلت:

فرمان باری تعالیٰ ہے:  
 ﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِّرْهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ﴾ (یس: ۱۱)  
 "آپ کا ڈرانا اسی کے لیے مفید ہے جو قرآن کی پیروی کرتا ہے، اور رحمن کو ہن دیکھے اُس سے ڈرتا ہے، پس آپ اُسے گناہوں کی معافی اور بہت ہی عمدہ اجر کی خوشخبری دے دیجئے۔"

اور ایک مقام پر فرمایا:

﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوْىٰ فَإِنَّ أُجَنَّةَ هَىَ الْمَأْوَىٰ﴾ (النازعات: ۴۰-۴۱)

"اور جو اپنے رب کے مقام سے ڈرا، اور اپنے نفس کو خواہش کی اتباع سے روکا تو

بے شک جنت اس کا طھکانا ہوگا۔

سورة النور میں فرمایا:

وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَى اللَّهَ وَيَتَقَبَّلُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ٥٢ (النور: ٥٢)

”اور جو بھی اللہ کی، اس کے رسول ﷺ کی فرمانبرداری میں خوفِ الٰہی رکھیں،

اور اس کے عذابوں سے ڈرتے رہیں تو وہی لوگ نجات پانے والے ہیں۔“

اور نجات کا معنی یہی ہے کہ جنت میں سلامتی کے ساتھ داخل مل جائے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَأَرْلَفَتِ الْجَهَةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرُ بَعِينٍ﴾ ٦٠ هَذَا مَا تُوَدُّونَ لِكُلِّ أَوَابٍ  
 حَفَيْظٌ ٦١ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنُ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقُلْبٍ مُّنِيبٍ ٦٢  
 ادْخُلُوهَا بِسَلِيمٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ٦٣ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا  
 وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ٦٤﴾ (ق: ٣٥ تا ٦٣)

”اور جنت پر ہیز گاروں کے لیے بالکل قریب کردی جائے گی ذرا بھی دور نہ ہوگی، یہ ہے جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا ہر اس شخص کے لیے جو جوع کرنے والا اور پابندی کرنے والا ہو، جو حرم کا غائبانہ خوف رکھتا ہو، اور توجہ والا دل لایا ہو۔ تم اس جنت میں سلامتی کے ساتھ جاؤ یہ ہمیشہ رہنے کا دن ہے، یہ وہاں جو چاہیں انہیں کا ہے۔ بلکہ ہمارے پاس اور بھی زیادہ ہے۔“

اور سورۃ الرحمٰن میں ارشاد فرمایا:

وَلِيَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتِينَ ﴿٤٦﴾ (الرَّحْمَنُ : ٤٦)

”اور جو شخص اپنے رب کے سامنے کھڑا ہو کر حساب دینے سے ڈرتا ہے، اس کے لیے دو باغ ہیں۔“

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو شخص روزِ حساب، اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرتا

ہے، اس لیے فرائض کی پابندی کرتا ہے اور گناہوں سے بچتا ہے، اسے اس کا رب دو چنتیں دے گا، ایک ترک معااصی کے بدے اور دوسرا عمل صالح کے بدے۔

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے سیدنا عبد اللہ بن قیس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا:

(( جَنَّاتٌ مِنْ فَضَّةٍ، آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّاتٌ مِنْ ذَهَبٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى رَبِّهِمْ عَزَّ وَجَلَّ إِلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْنٍ . )) ①

”دو باغ ایسے ہوں گے جن کے برتن اور تمام اسباب چاندی کے ہوں گے، اور دو باغ ایسے ہوں گے جن کے برتن اور تمام اسباب سونے کے ہوں گے، اور اہل جنت اور اللہ کی دید کے درمیان جنت میں اس کے چہرے پر کبریائی کی چادر حائل ہوگی۔“

اور رسول خادی صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی حدیث ہے:

(( كَانَ رَجُلٌ مِّنْ كَانَ قَبْلُكُمْ يُسْمِيُ الظَّنَّ بِعَمَلِهِ، فَقَالَ لِأَهْلِهِ: إِذَا أَنَّمْتُ فَخُذُونِي فَذَرُونِي فِي الْبَحْرِ فِي يَوْمٍ صَائِفٍ، فَفَعَلُوا بِهِ فَجَمَعَهُ اللَّهُ ثُمَّ قَالَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى الدِّينِ صَنَعْتَ؟ قَالَ: مَا حَمَلَنِي إِلَّا مَخَافَتُكَ فَغَفَرَ لَهُ . )) ②

”پچھلی امتتوں کا ایک شخص جسے اپنے برے اعمال کا ڈر تھا۔ اس نے اپنے گھر والوں سے کہا کہ جب میں مرجاوں تو میرا شہر ریزہ کر کے گرم دن میں اٹھا کے دریا میں ڈال دینا۔ اس کے گھر والوں نے اس کے ساتھ ایسا ہی کیا، پھر

❶ صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب قوله ومن دونهما جناتان، رقم: (٤٨٧٨)، باب حور مقصورات في السخيم، رقم: ٤٨٨، صحیح مسلم، کتاب الإيمان، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم سبحانه وتعالی، رقم: ٤٤٨۔ ❷ صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب الحرف من الله، رقم: ٦٤٨٠

اللہ تعالیٰ نے اسے جمع کیا اور اس سے پوچھا کہ یہ جو تم نے کیا اس کی وجہ کیا ہے؟  
اس شخص نے کہا کہ پروردگار! مجھے اس پر صرف تیرے خوف نے آمادہ کیا۔  
چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس کی مغفرت فرمادی۔“

بایں وجہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:  
 ﴿وَإِنَّمَا يَأْتِي فَارِهَبُونَ﴾ (آل عمران: ۴۰) (البقرة: ۴۰)  
 ”اور مجھ ہی سے ڈرو۔“

اور دوسری جگہ فرمایا:

﴿وَيُحَذِّرُ كُمُّ اللَّهُ نَفْسَهُ﴾ (آل عمران: ۲۸)

”اور اللہ تعالیٰ تمہیں اپنی ذات سے ڈراتا ہے۔“

۳۔ جنات، حیوانات، جمادات اور فرشتوں کا خوف الہی:

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ ۖ يَتَفَقَّهُ أَظْلَالُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِيلِ سُجَّدًا لِّلَّهِ وَهُمْ دُخْرُونَ ۝ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَآبَّةٍ وَالْمَلِئَكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۝ يَنْخَافُونَ رَبَّهُمْ مَنْ فَوْقِهِمْ وَيَقْعُلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ ۝﴾ (النحل: ۴۸ - ۵۰)

”کیا انہوں نے ان چیزوں کو نہیں دیکھا ہے جنہیں اللہ نے پیدا کیا ہے، جن کے سائے نہایت انساری کے ساتھ سجدہ کرتے ہوئے دائیں اور بائیں بھکر رہتے ہیں۔ اور آسمانوں اور زمین میں جتنے چوپائے ہیں اللہ کو سجدہ کرتے ہیں۔ اور فرشتے بھی۔ دراً نحالیکہ و تکبر نہیں کرتے ہیں۔“

بشرکین مکہ کو حملی دیتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے اپنی عظمت اور کبریائی بیان فرمائی ہے کہ یہ بات تم سے وہ کہہ رہا ہے جس کی بارگاہ میں جن و انس، حیوانات، جمادات اور فرشتے سمجھی اس

سے ڈرتے ہوئے سجدہ ریز ہیں، حتیٰ کہ ہر چیز کا سایہ بھی صبح و شام نہایت عجز و انکساری کے ساتھ اس کو سجدہ کرتا ہے، اور اس کی مرضی سے سر موادر احراف نہیں کرتا ہے۔

اور خاص فرشتوں کے متعلق یہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَقَالُوا اتَّخَذْ الرَّحْمَنَ وَلَدًا سُبْحَنَهُ بُلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ يَعْلَمُ مَا يَبْيَنُ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفُهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشِيتِهِ مُشْفِقُونَ﴾ (الانبیاء: ۲۶ - ۲۸)

”مشرك لوگ کہتے ہیں کہ رحمان کی اولاد ہے (یہ بات غلط ہے) اس کی ذات پاک ہے بلکہ وہ سب اس کے ذی عزت بندے ہیں۔ کسی بات میں اللہ پر پیش دستی نہیں کرتے، بلکہ اس کے فرمان پر کار بند ہیں۔ وہ ان کے آگے پیچھے کے تمام امور سے واقف ہے کسی کی بھی سفارش نہیں کرتے بجز ان کے جن سے اللہ خوش ہو وہ تو خود اس کی ہیبت سے لرزائی و ترسائی ہیں۔“

## ۲۔ خوف الہی سے رونے کا ثواب:

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَيَمْرِرُونَ لِلَّادُقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا﴾ (الإسراء: ۱۰۹)

”اوڑہ روتے ہوئے ٹھوڑیوں کے بل گرپتے ہیں اور یہ (قرآن) ان کو خشوع میں اور بڑھادیتا ہے۔“

اور دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿أَقِمْنَ هَذَا الْحَدِيثَ تَعْجَبُونَ وَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ﴾

(النجم: ۵۹ - ۶۰)

”کیا تم اس قرآن سے تجب کرتے ہو، اور ہنستے ہو، روتنے نہیں۔“

ذکورہ آیات کریمہ میں اہل ایمان کے رونے اور کافروں کا اس کے برعکس ہٹنے کا ذکر ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ موننوں کا وصف اللہ کے خوف اور اس کے شوق ملاقات میں رونا ہے، اور کافراس وصف سے محروم ہوتے ہیں۔ بلکہ وہ قرآن سن کر استھراء کرتے ہیں۔

اب اس سلسلے میں چند احادیث ملاحظہ ہوں:

سیدنا ابوذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کائنات ﷺ نے فرمایا:

((إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ، أَطَّتِ السَّمَاءُ وَحُقُّ لَهَا أَنْ تَعِظَّ، مَا فِيهَا مَوْضِعٌ أَرَبَّ أَصَابِعِ إِلَّا وَمَلَكٌ وَاضْعُجْ جَبَهَتُهُ سَاجِدًا لِلَّهِ تَعَالَى، وَاللَّهُ! لَوْ تَعْلَمُوْنَ مَا أَعْلَمُ، لَضَحِّكُتُمْ قَلِيلًا، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا، وَمَا تَلَدَّذْتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الْفُرْشِ، وَلَخَرَجْتُمْ إِلَى الصُّعُدَادِ تَجَارُوْنَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى)) ①

”میں وہ کچھ دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے، آسمان چرچاتا ہے، اور اس کے لائق ہے کہ وہ چرچائے، اس میں چار انگلیوں کی بھی ایسی جگہ نہیں کہ جہاں کوئی فرشتہ اپنی پیشانی شیکے اللہ کے آگے سجدہ ریز نہ ہو۔ اللہ کی قسم! اگر تم وہ باتیں جان لو جو میں جانتا ہوں تو تم ہنسو تھوڑا اور روڑ زیادہ، اور تم بستروں پر (اپنی) عورتوں کے ساتھ لطف اندوڑ ہونا ترک کر دو، اور تم اللہ سے پناہ چاہتے ہوئے (جنگلوں کے) راستوں کی طرف نکل جاؤ۔“

اس معنی کی ایک حدیث سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ:

((خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، خُطْبَةً مَا سَمِعْتُ مِثْلَهَا قَطُّ، فَقَالَ: ”لَوْ تَعْلَمُوْنَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِّكُتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا“ قَالَ:

① صحیح سنن ترمذی، أبواب الزهد، باب قول النبي صلی الله علیہ وسلم ((لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا)) رقم: (۲۳۱۲).

فَغَطَّى أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ وُجُوهَهُمْ، وَلَهُمْ خَنِينٌ۔ ۱۰

”رسول اللہ ﷺ نے (ایک دفعہ) ایسا خطبہ ارشاد فرمایا کہ اس جیسا میں نے کبھی نہیں سنا، اس میں آپ ﷺ نے فرمایا: اگر تم وہ بتیں جان لو جو میں جانتا ہوں، تو تم ہنسو تھوڑا اور روڑ زیادہ۔ (یعنی کہ) رسول اللہ ﷺ کے صحابہ رضی اللہ عنہم نے اپنے چہروں کو (کپڑوں سے) ڈھانپ لیا اور ان کے رونے کی آواز آ رہی تھی۔“

معلوم ہوا کہ خشیت الہی سے پیارے پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام رویا کرتے، اور رسول اللہ ﷺ سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والے تھے، حدیث میں آتا ہے کہ سید الابرار،

نبی التوبہ، محمد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِنِّي لَأَخْشَأُكُمْ لِلَّهِ وَأَقَاكُمْ لَهُ۔)) ۲

”یقیناً میں تم میں سب سے زیادہ خشیت الہی رکھنے والا، اور پر ہیز گار ہوں۔“

اور جب صحابہ کرام کو وعظ و نصیحت فرماتے تو وہ بھی اللہ کے خوف سے رویا کرتے تھے۔ اس میں رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں کی اقتداء کرنے کی ترغیب ہے کہ خوف الہی کی وجہ سے آنکھیں پر نم ہو جانی چاہیں۔ اور صحابہ کا عالم یہ تھا کہ اکثر رسول اللہ ﷺ کے عظموں میں اللہ کے خوف سے رو دیا کرتے۔

غزوہ حنین میں جو مال فتنے ملا اس کو آپ ﷺ نے قبائل عرب میں تقسیم کر دیا تاکہ اسلام کے متعلق ان کی دل بستگی کا سامان ہو۔ اس موقع پر انصار کو کوئی عظیم نہیں دیا اور تمام مال دوسرے قبائل میں تقسیم کر دیا۔ انصار نے جب یہ دیکھا تو بشری تقاضا کے تحت ان میں شکوک و شہہات پیدا ہوئے اور طرح کی چہ میکوئیاں ہونے لگیں۔ انہوں نے کہا کہ مصیبت کے وقت تو ہم نے ساتھ دیا اور اب جب مال کی تقسیم کا وقت آیا تو آپ ﷺ نے ہمیں نظر انداز

① صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ ((لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لِضَحْكِنَمْ قَلِيلًا وَلِبَكْتِمْ كَثِيرًا))، رقم: (۴۶۲۱)، صحيح مسلم، كتاب الفضائل، رقم الحديث: (۶۱۱۹).

② صحيح بخاري، كتاب النكاح، رقم: ۵۰۶۳.

کر کے سارا مال اپنی قوم میں تقسیم کر دیا۔ انصار کے معزز ترین فرد سیدنا سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کے علم میں جب یہ بات آئی تو رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور عرض کیا کہ ”اے اللہ کے رسول! انصار کا قبیلہ مال فتنے کی تقسیم کے سلسلہ میں اس وجہ سے روٹھا ہوا ہے کہ آپ ﷺ نے پورا مال اپنی قوم میں تقسیم کر دیا۔ آپ ﷺ نے قبائل عرب کو بڑے بڑے عطیات عنایت کیے مگر انصار کے حصہ میں کچھ بھی نہیں آیا۔“ آپ ﷺ نے پوچھا: ”سعد بن عبادہ! اس سلسلہ میں تمہاری کیا رائے ہے؟“

سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول ﷺ! میں بھی انصار کا ایک فرد ہوں۔“

آپ ﷺ نے سیدنا سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ سے کہا کہ ”اچھا تم انصار کو اس احاطہ میں جمع کرو۔ میں ان سے گفتگو کروں گا۔“ جب تمام انصار جمع ہو گئے تو رسول ﷺ نے اپنی ﷺ تشریف لائے، آپ ﷺ نے اللہ کی حمد و شانیاں کی اور فرمایا:

((يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ مَا قَالَةُ بَلَغَتْنِي عَنْكُمْ وَجِدَةً وَجَدْتُمُوهَا فِي أَنفُسِكُمْ إِنَّمَا أَتَكُمْ ضُلَالًا فَهَدَأْكُمُ اللَّهُ؟ وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمُ اللَّهُ؟ وَأَعْدَاءً فَالَّذِينَ قُلُوبُكُمْ؟))

”اے انصار کے لوگو! تم کیا چہ میکوئیاں کر رہے ہو؟ تمہیں کون سی بات ناگوار گذری ہے؟ جب میں تمہارے پاس آیا، کیا تم گمراہ نہیں تھے؟ اللہ نے میرے زریعہ سے تمھیں ہدایت دی۔ کیا تم غریب نہیں تھے؟ اللہ نے میرے ذریعہ تمھیں مال داری عطا کی۔ کیا تم آپس میں ایک دوسرے کے دشمن نہیں تھے؟ اللہ نے تمہارے دلوں کو جوڑ دیا۔“

انصار نے کہا:

((بَلِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْنٌ وَأَفْضَلُ .))

”اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا بے پناہ فضل و احسان ہے۔“

پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

((أَكَلَ تَجِيئُونِي يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ؟))

”اے انصار کے لوگو! خاموش کیوں ہو؟ میری باتوں کا جواب کیوں نہیں دیتے؟“

انصار نے کہا:

((وَيَمَا ذَا نُجِيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ وَلَلَّهِ وَلَرَسُولِهِ الْمَنْ وَالْفَضْلُ))

”اے اللہ کے رسول ﷺ! ہم آپ کو کیا جواب دیں۔ حقیقت میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے لیے ہی فضل و احسان ہے۔“

آپ ﷺ نے فرمایا:

((أَمَّا وَاللَّهُ لَوْ شِئْتُ لَقُلْتُمْ فَلَصَدَقْتُمْ وَصَدَقْتُمْ، أَتَيْنَا مَكْذِبَّاً

فَصَدَّقَنَاكُمْ، وَمَخْذُولًا فَنَصَرْنَاكُمْ، وَطَرِيدًا فَأَوْيَنَاكُمْ، وَعَائِلاً

فَأَغْنَيَنَاكُمْ، أَوْ جَدْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ،

يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ فِي لِعَاعَةٍ مِنَ الدُّنْيَا تَأَلَّفْتُ بِهَا قَوْمًا لِيُسَلِّمُوا

وَوَكَلْتُكُمْ إِلَى إِسْلَامِكُمْ،

أَفَلَا تَرْضُوْنَ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاءِ الْبَعِيرِ

وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي رِحَالِكُمْ فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ

بِيَدِهِ، وَلَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ إِمَراً مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ

النَّاسُ شَعْبًا وَسَلَكْتُ الْأَنْصَارَ شَعْبًا لَسَلَكْتُ شَعْبَ الْأَنْصَارِ

اللَّهُمَّ ارْحِمْ الْأَنْصَارَ، أَبْنَاءَ الْأَنْصَارِ، وَابْنَاءَ أَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ)) ①

اے انصار کے لوگو! اللہ کی قسم! تم اگر چاہو تو کہہ سکتے ہو اور تمہاری بات صحیح ہو گی، میں بھی تمہاری تصدیق کروں گا۔ تم کہہ سکتے ہو کہ اے محمد ﷺ! آپ

اس حال میں ہمارے پاس آئے کہ تمہیں لوگ جھٹلا چکے تھے، ہم نے آپ ﷺ کی تقدیق کی۔ آپ بے یار و مددگار آئے، ہم نے آپ کی مدد کی۔ آپ لوگوں کے دھنکارے ہوئے تھے، ہم نے آپ کو پناہ دی۔ آپ نادار تھے، ہم نے آپ ﷺ کی غم خواری کی۔

”اے انصار کے لوگو!..... کیا تم صرف دنیا کی ایک حقیر چیز کے بارے میں مجھ سے ناراض ہو گئے ہو جس کے ذریعہ میں نے کچھ لوگوں کی دل جوئی کی ہے تاکہ وہ اسلام لے آئیں، اور تمہیں تمہارے اسلام کے حوالے کر دیا ہے۔

”اے انصار کے لوگو!..... کیا تم اس بات پر راضی نہیں ہو کہ لوگ بکریاں اور اونٹ لے کر واپس جائیں، اور تم اللہ کے رسول ﷺ کو لے کر اپنے گھر کو واپس جاؤ؟ اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں محمد ﷺ کی جان ہے! جو چیز تم لے کر واپس جاؤ گے وہ اس سے کہیں زیادہ بہتر ہے جس کو لے کر یہ لوگ واپس جائیں گے..... اگر بھرت نہ ہوتی تو میں بھی انصار کا ایک آدمی ہوتا..... اگر لوگ ایک وادی اور گھاٹی میں چلیں، اور انصار دوسرا وادی اور گھاٹی میں چلیں تو میں انصار کی گھاٹی اور وادی میں چلوں گا۔

”النصار میرے قریب ترین ہیں اور دوسرے لوگ ان کے بعد..... اے اللہ!

النصار پر رحم فرماء..... ان کے بیٹوں اور بیٹوں کی اولاد پر رحم فرماء۔“

راوی کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ تقریب ان کو لوگ اس قدر روئے کہ ان کی داڑھیاں تر ہو گئیں، اور انہوں نے کہا کہ ”ہم رسول اللہ ﷺ کی تقسیم سے خوش ہیں۔“ ①

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

❶ اس کے بعض حصوں کے شاہد، بخاری و مسلم میں بھی ہیں۔ دیکھئے: صحیح بخاری۔ غزوۃ الطائف، رقم: ۴۳۳۰ (۴۹۰۶) وما بعدہ، مسلم، کتاب الذکاة ۶۔

((لَا يَلْجُ النَّارَ رَجُلٌ بَكَى مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ حَتَّى يَعُودَ الَّبَنُ فِي  
الضَّرَعِ، وَلَا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَدُخَانُ جَهَنَّمِ .))  
”وہ شخص جہنم میں نہیں جائے گا جو اللہ کے ڈر سے رویا، یہاں تک کہ دودھ  
تھنوں میں واپس چلا جائے، اور اللہ کے راستے کا غبار اور جہنم کا دھواں اکٹھا  
نہیں ہوگا۔“

**فائدہ:** ..... ظاہر بات ہے جس شخص کے دل میں اللہ کا اتنا خوف ہو کہ وہ اس کی بنا پر  
روتا ہو، تو وہ کب اللہ کا نافرمان ہو سکتا ہے؟ یقیناً اس کی زندگی بالعموم اللہ کی اطاعت میں اور  
گناہوں سے اجتناب کرتے ہوئے ہی گزرے گی۔ اس لیے ایسے شخص کے بارے میں یہ کہنا  
بالکل صحیح ہے کہ اس کا جہنم میں جانا جوئے شیرلانے کے مترادف ہے۔

سیدنا ابو امامہ با حلی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، نبی ﷺ نے فرمایا:

((لَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى مِنْ قَطْرَةٍ وَأَثْرَيْنِ: قَطْرَةٌ  
دُمُوعٌ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، وَقَطْرَةٌ دَمٌ تُهْرَاقُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ . وَأَمَّا  
الْأَثْرَانِ: فَأَثْرٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَعَالَى، وَأَثْرٌ فِي فَرِيضَةٍ مِنْ فَرَائِضِ  
اللَّهِ تَعَالَى . ))<sup>①</sup>

”دوقطروں اور دونشانوں سے زیادہ کوئی چیز مجھے محبوب نہیں: ایک آنسوؤں کا وہ  
قطرہ جو اللہ کے خوف سے نکلے، اور دوسرا وہ قطرہ خون جو اللہ کے راستے میں بھایا  
جائے۔ رہے دونشان (تو ان میں سے) ایک نشان تو وہ ہے جو اللہ کے راستے  
میں (لڑتے ہوئے) گلے، اور دوسرا (نشان) وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے فرائض میں

① صحيح سنن ترمذی، ابواب الجهاد، باب ماجاء في فضل الغبار في سبيل الله، رقم: (۱۶۳۳)، التعليق الرغيب: ۱۶۶/۲.

② سنن ترمذی، ابواب الجهاد، باب ماجاء في فضل المرابط، رقم: (۱۶۶۹)، علامہ البانی رضی اللہ عنہ نے اسے  
حسن کہا ہے۔

سے کوئی فرض ادا کرتے ہوئے لگے۔“

اس حدیث میں بھی خشیت الہی سے رونے کی فضیلت واضح ہے۔

## ۲۔ خشیت الہی سے رونے کے ثمرات:

جو آدمی اللہ سے ڈر جاتا ہے، اللہ تعالیٰ اسے کئی انعامات سے نوازتے ہیں، جن میں سے کچھ کا ذکر ہم ذیل کی سطور میں کیے دیتے ہیں۔

★ جو آدمی اللہ سے ڈر جاتا ہے اس کا ٹھکانا جنت ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:  
 ﴿وَآمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَمَهِيَ النَّفْسُ عَنِ الْهُوَىٰ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُتَأْوِىٰ﴾ (النازعات: ۴۰-۴۱)

”اور جو شخص اپنے رب کے مقام سے ڈرا، اور اپنے نفس کو خواہش کی اتباع سے روکا تو بے شک جنت اس کا ٹھکانا ہو گا۔“

★ اور قیامت کے دن جب کوئی سایہ نہ ہو گا، اللہ تعالیٰ انہیں اپنے عرش کے سایہ میں جگہ دے گا، سیدنا ابو حیرۃ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

((سَبَعَةُ يُظْلَمُونَ اللَّهُ رَجُلٌ ذَكَرَ اللَّهَ فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ .)) ①

”سات طرح کے لوگ وہ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ اپنے سایہ میں پناہ دے گا۔ (ان میں) ایک وہ شخص بھی ہے جس نے تہائی میں اللہ کو یاد کیا تو اس کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔“

★ اللہ سے ڈرنے والا اللہ جل شانہ کی محبت کو پالیتا ہے۔

★ انہیں جہنم کی آگ چھوئے گی اور نہ ہی وہ جہنم میں داخل کیے جائیں گے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((عَيْنَانِ لَا تَمْسِهُمَا النَّارُ، عَيْنَ بَكْتُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، وَعَيْنٌ

❶ صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب البکاء من خشیة الله، رقم الحدیث: (۶۴۷۹).

• بَاتَتْ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ . ) )

”دو آنکھوں کو جہنم کی آگ نہیں چھوئے گی؛ وہ آنکھ جو اللہ عزوجل کے ڈر سے رو  
پڑی، اور وہ آنکھ جو اللہ کی راہ میں رات کو پھرہ دے۔“

۵ آخرت میں جنت انہی خوبیوں اور آسانیوں کے ساتھ انہیں عطا کی جائے گی، فرمائی تعلیٰ ہے:

﴿فَوْقُهُمُ اللَّهُ شَرِّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَبْهُمْ نَصْرَةً وَسُرُورًا وَجَزِّهُمْ  
بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا﴾ (الدهر: ١١-١٢)

”چنانچہ اللہ ان کو اس دن شر سے بچا لے گا، اور انہیں تازگی اور سرور بخشے گا۔ اور صبر کے بد لے انہیں جنت اور ریشمی لباس دے گا۔“

★ دنیا میں سرفرازی اور ایمان کی حلاوت ملتی ہے۔

\* ان کے ایمان اور ہدایت میں اضافہ ہوتا ہے۔

روحانی امن و سکون ملتا ہے۔ 

۹۔ اللہ جل شاء، ان کے لیے آسانیاں، مشکلات سے نکلنے کی راہ پیدا کرتا ہے اور ایسی جگہ سے رزق مہیا کرتا ہے جہاں سے انہیں گمان بھی نہ ہوگا۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{ وَمَنْ يَتَقَبَّلُهُ يُجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا } (الطلاق: ٣)

”اور جو اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے لیے نکلنے کی راہ پیدا کر دیتا ہے اور اسے ایسی جگہ سے رزق دے گا جہاں سے اسے گمان بھی نہ ہو۔“

❶ سنن ترمذى، أبواب الجهاد، باب ماجاء في فضل الحرس في سبيل الله رقم: (١٦٣٩)، صحيح المشكاة (٣٨٢٩)، التعليق الرغيب (١٥٣/٢).

☆ اللہ جل شانہ ان کے کاموں میں آسانیاں پیدا کر دے گا۔

﴿وَمَنْ يَتَّقِي اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ أَمْرٍ هُوَ يُسْرًا﴾ (الطلاق: ۴)

”اور جو شخص اللہ سے ڈرے تو اللہ اس کے کام میں آسانی پیدا کر دیتا ہے۔“

☆ وہ اللہ کے رسول ﷺ کی قربت پانے میں کامیاب ہو جاتے ہیں، کیونکہ خشیت الہی

سے رونا رسول اللہ ﷺ نے انہیں سکھایا ہے۔



Khofe Elahi Se behne waly aanso  
www.altoheed.com

نوال سبب:

## ذکر و محبت الہی

### ۱۔ اللہ کی محبت کی فرضیت:

ایمان کامل کے لیے شرط ہے کہ کائنات کی ہر ایک چیز سے بڑھ کر محبت اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے کی جائے، اللہ تعالیٰ نے مومنین کی صفت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾ (آل عمران: ۱۶۵)

”اور مومنین اللہ سے بے حد محبت کرتے ہیں۔“

اور سورۃ التوبۃ میں فرمایا:

﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَبَاوْكُمْ وَأَبْنَاؤَكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ  
وَعَشِيرَاتُكُمْ وَأَمْوَالُ افْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةً تَحْشِشُونَ كَسَادَهَا  
وَمَسْكِنُ تَرْضُوْهُمْ أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي  
سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ  
الْفُسِيقِينَ﴾ (التوبۃ: ۲۴)

”آپ کہیے کہ اگر تمہارے باپ، اور تمہارے بیٹے، اور تمہارے بھائی، اور تمہاری بیویاں، اور تمہارا خاندان، اور وہ مال جو تم نے کمائے ہیں، اور وہ تجارت جس کی کساد بازاری سے تم ڈرتے ہو، اور وہ مکانات جنہیں تم پسند کرتے ہو، تمہیں اللہ اس کے رسول اور اللہ کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ محبوب ہیں تو انتظار کرو، یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ لے کر آجائے اور اللہ فاسقوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو دھمکی دی ہے جو اللہ کے مقابلہ میں اپنے

اہل و عیال اور رشتہ داروں کو ان کے کفر و شرک کے باوجود ترجیح دیتے ہیں، اللہ اور اس کے رسول سے حقیقی محبت کا تقاضا یہ ہے کہ اس کی محبت کو ہر شے کی محبت پر مقدم رکھا جائے، باپ ہو یا بیٹا، بھائی ہو یا بیوی، یا خاندان کا کوئی فرد یا مال و دولت جسے آدمی اپنی کدو کاوش سے حاصل کرتا ہے، یا انواع و اقسام کے اموال تجارت، یا بلند و بالامحلاں، ان سب کی اللہ اور رسول کے مقابلہ میں مومن کے دل میں کوئی حیثیت نہیں ہوتی، جس کے نزدیک یہ چیزیں اللہ، اس کے رسول اور جہاد فی سبیل اللہ سے زیادہ محبوب ہوں گی۔ وہ فاسق اور اپنے حق میں ظالم ہوگا۔

اہل علم کہتے ہیں کہ یہ آیت سب سے بڑی دلیل ہے کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے محبت کرنا ایمان کا جزو، اور ان کی محبت کو ہر شے کی محبت پر مقدم کرنا واجب ہے۔ اور جو ایسا نہیں کرے گا وہ اللہ کی نگاہ میں بہت بڑا گنہگار ہوگا، اور اسے عذاب ﷺ کا انتظار کرنا چاہیے، اور اسے پہچاننے کی کسوٹی یہ ہے کہ اگر اس کے سامنے دو چیزیں آئیں، ایک وہ جسے اللہ اور اس کے رسول پسند کرتے ہیں، اس میں آدمی کا بظاہر کوئی ذاتی فائدہ نہیں، اور دوسرا وہ ہے جسے اس کا نفس چاہتا ہے، لیکن اسے اپنانے سے کوئی ایسی چیز نہیں ملتی جسے اللہ اور اس کے رسول ﷺ چاہتے ہیں۔ اگر وہ اپنی خواہشِ نفس کے موافق شے کو اس شے پر ترجیح دے دیتا ہے، جسے اللہ اور اس کے رسول چاہتے ہیں تو اسے سمجھ لینا چاہیے کہ وہ اپنے حنف میں ظالم ہے۔

علامہ ذوالنون المصری فرماتے ہیں:

(( قل لمن أظهر حب الله احذر أن تذل لغير الله ، ومن

علامة الحب لله ألا يكون له حاجة إلى غير الله . )) ①

”جو شخص اللہ سے محبت کو ظاہر کرتا ہے آپ اسے کہہ دیجیے کہ غیر اللہ کے سامنے مت جھکو، اور اللہ سے محبت کی علامت یہ ہے کہ آدمی اپنے کو اللہ کا محتاج سمجھے، اور غیروں سے اپنے حاجات مت طلب کرے۔“

## ۲۔ اللہ کی محبت کے اسباب:

اللہ کی توفیق سے ہم ایسے اسباب بھی ذکر کر دیتے ہیں۔ جن کے ذریعہ سے اللہ کی محبت حاصل ہوتی ہے، اور وہ اسباب یہ ہیں:  
☆.....توحید خالص:

اللہ تعالیٰ کی رضا اور پسندیدگی محبت ان لوگوں کو ہی میسر ہوتی ہے، جنہیں توحید خالص کی نعمت عظیمی حاصل ہو جائے، اس کی دلیل شافع محدث، شفیع المحدثین محدث رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمان ہے کہ؛

((أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قِبَلِ نَفْسِهِ .))<sup>①</sup>

”روز قیامت میری شفاعت ان خوش نصیب لوگوں کو حاصل ہوگی، جنہوں نے اخلاص کے ساتھ کلمہ ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کہا ہوگا۔“  
یاد رہے کہ اخلاص کا معنی یہی ہے کہ ان کی توحید میں کسی قسم کے شرک کی ملاوٹ نہ ہو، بلکہ ان کی توحید خالص ہو۔  
☆.....توحید کی اقسام:

توحید کی تین اقسام ہیں۔ (۱) توحید الوہیت۔ (۲) توحید بوبیت۔ (۳) توحید اسماء و صفات۔  
(۱) توحید الوہیت:

توحید الوہیت یہ ہے کہ جملہ عبادات مثلاً: نماز، روزہ، دعاء نذر، اور قربانی وغیرہ میں اللہ تعالیٰ کو اکیلا مانا جائے، اور کسی طرح کی عبادت میں غیر اللہ کو شریک نہ کیا جائے۔  
یہی وہ توحید ہے جس کے لیے اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا فرمایا:

﴿وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَنَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ (الذاريات: ۵۶)

<sup>①</sup> صحیح البخاری / کتاب الرقاق / رقم الحدیث: ۶۵۷۰.

”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔“

اور اسی توحید الوہیت کی دعوت کو عام کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انہیاء و رسول بھیجے، اور کتابیں نازل فرمائیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الظَّاغُونَ﴾ (النحل: ۳۶)

”اور ہم نے ہرگروہ کے پاس ایک رسول اس پیغام کے ساتھ بھیجا کہ لوگو! اللہ کی عبادت کرو، اور شیطان اور بتوں کی عبادت سے بچتے رہو۔“

(۲) توحیدربویت:

یعنی اس بات کا اقرار کرنا کہ اللہ تعالیٰ ہی خالق، رازق، زندہ کرنے والا، موت دینے والا ہے اور وہی سارے جہانوں کا کار ساز ہے، جس کی آسمانوں اور زمین میں حکومت ہے۔ اور اس قسم کی توحید کا اقرار و اعتراف اس فطرت کا تقاضا ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے تمام مخلوق کو پیدا فرمایا ہے۔ حتیٰ کہ مشرکین بھی اس کا اقرار کرتے تھے اور اس کے منکرنہ تھے۔ اسی قسم کی توحید کا انکار کم ہی لوگوں نے کیا ہے اور وہ بھی تکبر و عناد کی وجہ سے ظاہر طور پر کیا ہے، ورنہ دل سے وہ بھی اس کے معرفت تھے۔

﴿وَجَحَدُوا بَهَا وَأَسْتَيْقِنْتُهَا أَنْفَسُهُمْ ظَلَمًا وَعَلَوْا طَفَاعُظُرٌ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ۝﴾ (النمل: ۱۴)

”اور ان نشانیوں کا انہوں نے ظلم و سرکشی کی وجہ سے انکار کر دیا، حالانکہ ان کا باطن ان کی صداقت کا یقین کر چکا تھا۔“

(۳) توحید اسماء و صفات:

یعنی اللہ تعالیٰ نے اور نبی کریم ﷺ نے اللہ عزوجل کے جو اوصاف بیان فرمائے ہیں،

نحوں خوب الہی سے بینے والے آنسو مکمل ۱۵۷ دل کی نزی کے اساب

ان پر ایمان لایا جائے، اور انھیں بلا تکمیف و تمثیل اور بلا تحریف و تعطیل مان لایا جائے، جیسا کہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَبِلِّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾ (الأعراف: ۱۸۰)

”اور اللہ کے بہت ہی اچھے نام ہیں، پس تم لوگ اسے انہی ناموں کے ذریعہ پکارو۔“

اللہ کی صفات عالیہ میں سے اس کی مخلوق پر صفت ”علو“ بھی ہے، لہذا اس پر بلا تکمیف و تمثیل اور بلا تحریف و تعطیل ایمان لانا واجب ہے، جیسا کہ اس کی ذات عالیہ پر ایمان لانا ضروری ہے، یہی وجہ ہے کہ امام مالک رضی اللہ عنہ سے جب پوچھا گیا کہ اللہ تعالیٰ کے فرمان ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ کا کیا معنی ہے؟ تو آپ نے جواب دیا:

((أَلَا سَتَوَ مَعْلُومٌ، وَالْكَيْفِيَةَ مَجْهُولٌ، وَالإِيمَانُ بِهِ وَاجِبٌ)) ①

”استواء معلوم ہے، جب کہ اس کی کیفیت نامعلوم ہے اور اس پر ایمان لانا واجب ہے۔“

☆.....اللہ تعالیٰ کی محبت کی فرضیت کو نہ بھولنا

ہر مون اور مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ اس کے دل میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی محبت مخلوق میں سے ہر ایک چیز کی محبت سے زیادہ ہو۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَالَّذِينَ أَمْنَوْا أَشْدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾ (البقرة: ۱۶۵)

”اور اہل ایمان اللہ سے بے حد محبت کرتے ہیں۔“  
یہ آیت اللہ تعالیٰ کی محبت کی فرضیت پر دلالت کرتی ہے۔ اور اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ اس کی محبت ہر محبوب (کی محبت) پر مقدم ہو، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَبَاوْكُمْ وَأَبْنَاؤَكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ

وَعَشِيرُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفُتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَونَ كَسَادَهَا  
وَمَسِكِنٌ تَرْضَوْتُهَا أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٌ فِي  
سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ  
الْفَسِيقِينَ ﴿٢٤﴾ (التوبہ : ۲۴)

”آپ کہہ دیجیے! اگر تمہارے باپ، اور تمہارے بیٹے، اور تمہارے بھائی، اور تمہاری بیویاں، اور تمہارا خاندان، اور وہ مال جو تم نے کمائے ہیں، اور وہ تجارت جس کی کساد بازاری سے تم ڈرتے ہو، اور وہ مکانات جنہیں تم پسند کرتے ہو، تمہیں اللہ اور اس کے رسول اور اللہ کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ محظوظ ہیں تو انتظار کرو، یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ لے کر آجائے اور اللہ فاسقوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“

حافظ ابن کثیر رض اس آیت کریمہ کی تفسیر میں رقمطراز ہیں کہ:

”اگر یہ چیزیں تمہیں اللہ تعالیٰ، اس کے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کی راہ میں جہاد سے زیادہ عزیز ہیں، تو پھر اس بات کا انتظار کرو، کہ اس کے گوناں گوں عذابوں میں سے تم پر کسی قسم کا عذاب نازل ہوتا ہے۔“ <sup>۱</sup>

☆.....قرآن مجید کی تلاوت کرنا

اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت اپنے دلوں میں جاگزیں کرنے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ قرآن مجید کی تلاوت کی جائے۔ محظوظ رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

((مَنْ سَرَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَلِقَرَأَ فِي الْمُصَحَّفِ)) <sup>۲</sup>

”جس شخص کو یہ بات اچھی لگے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرنے والا

بن جائے تو وہ قرآن مجید کی تلاوت کرے۔“

☆.....اللہ تعالیٰ کی محبت کے ثمرات کو ہمیشہ یاد رکھنا

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

۱ تفسیر ابن کثیر: (۳/۳۶۵)، طبعہ دار الكتاب العربي بیروت.

۲ سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: ۲۴۷، صحيح الجامع الصغیر، رقم: ۶۲۸۹.

((سَلَّاتٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَبِهِنَ حَلَاوةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَ إِلَيْهِ مِمَّا سَوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَ الْمَرءَ لَا يُحِبَ إِلَّهًا، وَأَنْ يَكُرِهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكُرِهَ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ .)) ①

”تین (نخلتیں) جس شخص میں ہوں وہ ایمان کی مٹھاس سے بہرہ ور ہوگا، یہ کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ اسے سب سے زیادہ پیارے ہوں، جس سے محبت کرے صرف اللہ کی رضا کے لیے کرے اور کفر میں پلنے کو اسی طرح ناپسند کرے جس طرح کہ آگ میں پھینکے جانے کو ناپسند کرتا ہے۔“

☆.....اللہ تعالیٰ کے احسانات کو فراموش نہ کرنا

اللہ تعالیٰ کے ہم پر اتنے اعلمات ہیں کہ ہم ان کو ثانیں کر سکتے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا﴾ (ابراهیم: ۳۴)

”اور اگر تم اللہ کی نعمتوں کو گنتا چاہو گے تو نہیں گن سکو گے۔“

بلکہ ہر ہر نعمت اللہ کی عطا کردہ ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِي نَعْمَةٍ﴾ (النحل: ۵۳)

”اور تمہارے پاس جتنی نعمتیں ہیں اسی کی جانب سے ہیں۔“

جب انسان اللہ کے احسانات کو یاد رکھے گا، اور فراموش نہ کرے گا تو یہ چیز اللہ تعالیٰ سے

بندے کی محبت میں اضافے کا باعث بنے گی۔

☆.....کثرت سے اللہ کا ذکر کرنا

ذکر کا معنی یاد رکھنا ہے تو اللہ کو یاد رکھنا اس کا ذکر کرنا اللہ سے محبت کا باعث ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَادْكُرُوْنِيَّ أَذْكُرْ كُمْ وَ اشْكُرُوْلِيَّ وَ لَا تَكُفُرُوْنِيَّ﴾ (البقرة: ۱۵۲)

① صحیح بخاری، کتاب الإیمان، باب حلاوة الإیمان، رقم: (۱۶)، صحیح مسلم، کتاب الإیمان،

باب خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإیمان، رقم: (۱۶۵).

”پس تم لوگ مجھے یاد کرو، میں تمہیں یاد رکھوں گا، اور میرا شکر ادا کرو اور ناشکری نہ کرو۔“

کیا خوب کہا بہادر شاہ ظفر نے ۶

ظفر اس کو نہ آدمی جائے گا  
چاہے کتنا ہو وہ فہم و ذکاء

جسے عیش میں یادِ اللہ نہ رہی  
جسے طیش میں خوفِ خدا نہ رہا

**فائدہ:**..... یاد رہے کہ ذکرِ الہی صرف تسبیح و تہلیل اور تحمید و تکبیر میں منحصر نہیں ہے، بلکہ ہر وہ عمل جو قرآن و سنت کے مطابق ہو، اور جس میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہو، وہ ذکرِ الہی ہے۔

امام ابن القیم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ سب سے زیادہ اللہ کو یاد کرنے والے تھے، ان کی گفتگو، ان کا امر و نہی، اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات، احکام و افعال، اور وعد و عیید کے بارے میں ان کی حدیثیں ان کا اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنایاں کرنا، اللہ تعالیٰ سے سوال و دعا، جنت کی رغبت دلانا، جہنم سے ڈرانا اور ان کی خاموشی، سب کچھ ذکرِ الہی تھا، وہ ہر وقت اور ہر حال میں چلتے پھرتے، اٹھتے بیٹھتے، سوتے جاتے اور سفر و حضر میں اللہ کی یاد میں مشغول رہتے تھے۔ انہی ذکرِ الہی کے وہ طریقے اور وہ حرکات و سکنات جو گمراہ صوفیانے ایجاد کر لیے ہیں، جن کا ثبوت صحابہ کرام، تابعین عظام اور ائمہ کرام سے نہیں ملتا، بدترین بدعت ہیں۔ انہوں نے سماں کے نام سے اپنی محفلوں میں رقص و موسیقی کو داخل کر دیا ہے۔ اور مسلمانوں کو قرآن سننے اور سنانے سے روک دیا۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جب جمع ہوتے تھے تو ان میں سے ایک قرآن پڑھتا تھا اور باقی لوگ سنتے تھے۔ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ، ابو موسیٰ اشری رضی اللہ عنہ کہتے تھے: ((ذکرِ ربِّنَا رَبَّنَا)) کہ ”ہمیں رب کی یاد دلاؤ۔“ چنانچہ وہ قرآن پڑھتے اور عمر رضی اللہ عنہ قرآن سنتے تھے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ أَيْتُ الرَّحْمَنَ خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكَيْأًا﴾

(مریم: ۵۸)

”اور جب ان کے سامنے اللہ کے قرآن کی تلاوت ہوتی ہے تو وہ سجدے میں روتے ہوئے گر پڑتے ہیں۔“

ایک دوسری آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿الَّهُ نَزَّلَ أَخْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَبًا مُتَشَاءِهً مَثَانِي تَقْشِعُّ رِمَنُه جَلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِيهِنْ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ﴾

(الزمر: ۲۳)

”کہ اللہ نے سب سے اچھی حدیث نازل کی ہے جو ایسی کتاب ہے کہ آپس میں ملتی جلتی اور بار بار دیرائی ہوئی آیتوں کی ہے۔ جس سے ان لوگوں کے جسم کا نپ اٹھتے ہیں جو اپنے رب کا خوف رکھتے ہیں، پھر ان کے جسم اور دل اللہ تعالیٰ کے ذکر کی طرف جھک جاتے ہیں۔“

معلوم ہوا کہ قرآن و سنت کے حدود میں رہ کر اللہ تعالیٰ کی بندگی کرنا، رسول اللہ ﷺ کی سیرت مبارکہ کے سانچے میں اپنی زندگی کو ڈھالنا، قرآن کریم کی تلاوت اور قرآن و سنت سے نہیں ملتا۔ سمجھنا سمجھانا، ذکر الہی کے طریقے ہیں۔ وہ تسبیحات جن کا ثبوت قرآن و سنت سے نہیں ملتا۔ مثلاً پالتی مار کر اور آنکھیں بند کر کے بیٹھ جانا، اور دعویٰ کرنا کہ اللہ کا قصور دل و دماغ میں بسایا جا رہا ہے۔ ”حق ہو، کے نعرے لگانا، دل پر ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کی ضربیں لگانا، حلقے بن کر بیٹھ جانا اور سری یا جھری ذکر میں بزعم خود مشغول ہونا، یہ اور اس قسم کے افعال و حرکات کا مشروع ذکر الہی سے کوئی تعلق نہیں۔ شارع علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ:

((مَنْ أَحَدَثَ فِيْ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيْهِ فَهُوَ رَدٌّ .)) ①

”جس نے ہمارے دین میں کوئی ایسا کام ایجاد کیا جو اس سے نہیں تو وہ مردود ہے۔“  
یاد رکھو! چاہے وہ کوئی عقیدہ ہو، کوئی نظریہ ہو، کوئی قول عمل ہو اور چاہے ذکر کے خود ساختہ طریقے ہوں، سبھی کچھ مردود ہے اگر قرآن و سنت سے اس کا ثبوت نہیں ملتا۔ اگر کوئی شخص زندگی بھر مراقبہ میں بیٹھا رہ جائے اور زعم باطل میں بتلا رہے کہ وہ اللہ کی یاد میں مشغول ہے لیکن اس کے عمل کا ثبوت قرآن و سنت سے نہیں ملتا، تو اس کی ساری محنت بے کار ہے، بلکہ قیامت کے دن و بال جان بن کر اس کے سامنے آئے گی۔

### نماز کے بعد کی مسنون دعائیں اور اذکار

☆ نمازی کے لیے سلام پھیرنے کے بعد اپنی آواز سے ((اللَّهُ أَكْبَرُ )) کہنا چاہیے، پھر وہ تین مرتبہ، ((أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ )) ② کہے۔

اور پھر یہ دعائیں پڑھنا مسنون ہیں۔

☆ ((اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ ، تَبَارَكْتَ يَا ذَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَالْجَدِ مِنْكَ الْجَدُّ .)) ③

”اے اللہ! تو سلامتی والا ہے اور تجھ سے ہی سلامتی حاصل ہوتی ہے، تو بڑا ہی با برکت ہے اے عظمت و بزرگی والے، اللہ کے سوا کوئی معبد برق نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہت ہے اور اسی کے لیے سب تعریفیں

① صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، رقم: ۲۶۹۷۔

② صحیح بخاری، کتاب الأذان، باب الذکر بعد الصلاة، رقم: ۸۴۱، ۸۴۲، صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب الذکر بعد الدعاء، رقم: ۵۸۳۔

③ صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب استحباب الذکر بعد الصلاة، حدیث رقم: ۵۹۱۔

ہیں اور وہی ہر چیز پر قادر ہے، اے اللہ! جو کچھ تو دے اس کا کوئی روکنے والا نہیں، اور جو تو روک لے اس کا کوئی دینے والا نہیں اور کسی دولت مند کو اس کی دولت تیرے عذاب سے فائدہ نہ دے گی۔“

☆ سیدہ اُم سلمہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ نبی رحمت ﷺ نماز فجر سے سلام پھیرتے تو کہتے:

((اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ عِلْمًا نَافِعًا وَرِزْقًا طَيِّبًا ، وَعَمَلاً مُتَقَبِّلًا)) ①

☆ پھر تینتیس (۳۳) مرتبہ ((سُبْحَانَ اللَّهِ)) تینتیس (۳۳) مرتبہ ((الْحَمْدُ لِلَّهِ)) اور تینتیس (۳۳) مرتبہ ((اللَّهُ أَكْبَرُ)) کہے اور سو (۱۰۰) کی گنتی اس دعا سے پوری کرے۔

((لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ

وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .)) ②

”اللہ کے سوا کوئی معبود بحق نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہت ہے اور اسی کے لیے تمام تعریفیں ہیں اور وہی ہر چیز پر قادر ہے۔“

☆ ہر نماز کے بعد آیۃ الکرسی (۱) قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ (۲) قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ اور (۳) قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ 》 پڑھے، فجر اور مغرب کی نماز کے بعد ان تینوں سورتوں کا تین تین بار پڑھنا مستحب ہے۔ ③

☆ اسی طرح مغرب اور فجر کی نماز کے بعد مذکورہ اذکار کے بعد درج ذیل تسبیحات کا دوس مرتبہ پڑھنا مستحب ہے:

((لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ ،

① صحیح سنن ابن ماجہ: ۱۵۲ / ۱

② صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب استحباب الذکر بعد الصلاة، رقم: ۵۹۷

③ سنن ابو داؤد، ابواب الوتر، باب فی الإستغفار، رقم: ۱۵۲۳، اسے حاکم ۲۵۲ / ۱ اور ابن حبان،

رقم: ۲۳۴۷، نے ”صحیح“ کہا ہے۔

یُحِیٰ وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔)

”اللہ کے سوا کوئی معبد برحق نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہت ہے، اور اسی کے لیے تمام تعریفیں ہیں، وہی زندہ کرتا ہے اور وہی موت دیتا ہے اور وہی ہر چیز پر قادر ہے۔“

واضح رہے کہ مذکورہ اذکار و تسبیحات کا پڑھنا مستحب ہے، اور اس کے علاوہ بھی مسنون اذکار ہیں۔

### صحیح و شام کے اذکار:

شام کے اذکار میں بریکٹ والے الفاظ کو پڑھا جائے، اور باقی دعا وہی ہوگی۔ صحیح کے اذکار فجر کے بعد اور شام کے اذکار مغرب سے پہلے یا بعد میں کیے جاسکتے ہیں۔

☆ آیۃ الکرسی پڑھنے والا جنات سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ (صحیح و شام ایک ایک مرتبہ) ①

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا تُوْمَدُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُجِيظُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَئُودُهَا حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ (البقرة: ۲۵۵)

☆ مندرجہ ذیل سورتوں کی تلاوت ہر چیز سے کافی ہو جاتی ہے۔ ② (صحیح و شام تین تین مرتبہ)

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ

يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقَدِ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ۝ مَلِكِ النَّاسِ ۝ إِلَهِ النَّاسِ ۝ مِنْ شَرِّ  
الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ ۝ الَّذِي يُوَسِّعُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ۝ مِنْ  
الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۝﴾

☆ جو شخص (دن میں) سومرتبا مندرجہ ذیل کلمات پڑھ لے اسے دس غلام آزاد کرنے کا ثواب ہوگا۔ سونیکیاں لکھی جائیں گی، سورا بیاں مٹائی جائیں گی، اور اس دن شام تک شیطان سے بچاؤ رہے گا۔ (صح وشام ایک مرتبہ اور دس مرتبہ پڑھنا بھی درست ہے۔)

((لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، لَهُ الْمُلْكُ ، وَلَهُ الْحَمْدُ  
وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .)) ①

”اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں، اکیلا ہے کوئی اس کا شریک نہیں، اسی کا ملک ہے، اور اسی کی حمد ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

☆ مندرجہ ذیل کلمات پڑھنے والے سے افضل کسی کامل نہیں ہوگا اور اس کے (صغیرہ) گناہ بخش دیئے جائیں گے، اگرچہ سمندر کی جھاگ کے برابر ہوں۔ (صح وشام سومرتبا)

((سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ .)) ②

”اللہ پاک ہے، اور اس کی تعریف کے ساتھ۔ (میں اس کی تسبیح کرتا ہوں)“  
☆ یہ دعا پڑھنے والے کو کوئی چیز نقصان نہیں پہنچا سکتی۔ نیزا سے چانک کوئی مصیبت نہیں پہنچے گی۔ (صح وشام تین تین مرتبہ)

((بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي  
السَّمَاءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ .)) ③

”(شروع) اللہ کے نام کے ساتھ کہ جس کے نام کے ساتھ زمین و آسمان میں

① صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب: ۶۴. صحیح ابن ماجہ: ۲۳۱ / ۲، صحیح الترغیب

والترہیب: ۲۷۲ / ۱. ② صحیح مسلم: ۲۰۶۷۱ / ۴.

③ صحیح الترمذی: ۱۴۱ / ۳، صحیح ابو داؤد: ۹۵۸ / ۳.

خوب الہی سے بینے والے آنسو مکمل فہرست

کوئی چیز نقصان نہیں پہنچاتی اور وہی سننے والا جانے والا ہے۔“

☆ یہ پڑھنے والے کو زہر لیے جانور کا ڈنگ نقصان نہیں پہنچائے گا۔ (شام تین مرتبہ)

((أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ .))

”میں اللہ کے کامل کلمات کی پناہ پکڑتا ہوں ہر اس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی۔“

☆ ((اللَّهُمَّ عَافِنِي فِي بَدَنِي ، اللَّهُمَّ عَافِنِي فِي سَمْعِي ، اللَّهُمَّ عَافِنِي فِي بَصَرِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكُفْرِ وَالْفَقْرِ ، أَلَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ .))

(صحیح وشام تین تین مرتبہ)

”اے اللہ! میرے بدن میں مجھے عافیت عطا فرم۔ اے اللہ! میری سماعت میں مجھے عافیت عطا فرم۔ اے اللہ! میری نظر میں مجھے عافیت عطا فرم۔ تیرے سوا کوئی معبد و برق نہیں ہے۔ اے اللہ! بلاشبہ میں کفر اور فقر سے تیری پناہ کا طلب گار ہوں۔ اے اللہ! بلاشبہ میں عذاب قبر سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔ تیرے سوا کوئی معبد و برق نہیں۔“

☆ ((أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ .)) (ستر سے سوم مرتبہ روزانہ)

”میں اللہ سے بخشش مانگتا ہوں، اور اس کی طرف توبہ (رجوع) کرتا ہوں۔“

☆ یہ کلمات کہنا صحیح کی نماز سے اشراق تک مسلسل ذکر کرنے سے زیادہ وزنی ہیں۔

((سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ ، عَدَدَ حَلْقِهِ ، وَرِضْيَ نَفْسِهِ ، وَزِنَةَ عَرْشِهِ

وَمَدَادَ كَلِمَاتِهِ .)) (صحیح تین مرتبہ)

① صحیح سنن الترمذی: ۱۸۷ / ۳ . ۹۵۹ .

② صحیح بخاری، کتاب الدعوات، صحیح مسلم، کتاب الذکر.

③ صحیح مسلم: ۴ / ۳۰۹۰ .

”اللہ پاک ہے اور اپنی تعریف کے ساتھ ہے۔ اپنی مخلوق کی گنتی کے برابر، اور اپنے نفس کی رضا کے برابر، اور اپنے عرش کے وزن کے برابر، اور اپنے کلمات کی سیاہی کے برابر۔“

☆ ((أَصْبَحْنَا (أَمْسِينَا) عَلَىٰ فِطْرَةِ الْإِسْلَامِ ، وَعَلَىٰ كَلْمَةِ  
الْأَخْلَاصِ ، وَعَلَىٰ دِينِ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ ﷺ وَعَلَىٰ مَلَّةِ أَئِيمَّنَا إِبْرَاهِيمَ  
حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ . )) ① (صحیح شام ایک مرتبہ)  
”ہم نے صحیح (شام) کی فطرت اسلام، اور کلمہ اخلاص پر، اور اپنے نبی محمد ﷺ کے دین، اور اپنے باپ ابراہیم حنیف مسلم کی ملت پر اور وہ مشرک نہیں تھے۔“

☆ ((اللَّهُمَّ بِكَ أَصْبَحْنَا وَبِكَ أَمْسِينَا (بِكَ أَمْسِينَا وَبِكَ أَصْبَحْنَا)  
وَبِكَ نَحْبِي وَبِكَ نَمُوتُ وَإِلَيْكَ النُّشُورُ . )) ② (صحیح شام ایک مرتبہ)  
”اے اللہ! تیرے نام کے ساتھ ہم نے صحیح کی، اور تیرے نام کے ساتھ ہم نے شام کی، (تیرے نام کے ساتھ ہم نے شام کی، اور تیرے نام کے ساتھ ہم نے صحیح کی) اور تیرے نام ہی کے ساتھ ہم زندہ ہیں، اور تیرے ہی نام کے ساتھ ہم مریں گے اور تیرے ہی طرف ہی اٹھ کر جانا ہے۔“

☆ ((أَصْبَحْنَا وَأَصْبَحَ (أَمْسِينَا وَأَمْسَى) الْمُلْكُ لِلَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ،  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، لَهُ الْمُلْكُ ، وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ  
عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . رَبِّ أَسَالَكَ خَيْرَ مَا فِي هُذَا الْيَوْمِ (هُذِهِ  
اللَّيْلَةِ) وَخَيْرَ مَا بَعْدَهُ (مَا بَعْدَهَا) وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا فِي هُذَا  
الْيَوْمِ (هُذِهِ اللَّيْلَةِ) وَشَرِّ مَا بَعْدَهُ (مَا بَعْدَهَا) رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ  
الْكَسَلِ وَسُوءِ الْكِبَرِ ، رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ النَّارِ ،

وَعَذَابٌ فِي الْقَبْرِ . ) ① (صحیح و شام ایک مرتبہ)

”ہم نے صحیح (شام) کی اور اللہ کے ملک نے صحیح (شام) کی اور تمام تعریف اللہ کے لیے ہے، اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں، وہ اکیلا ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کے لیے ملک ہے، اور اسی کے لیے حمد ہے، اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اے میرے رب! اس دن میں (رات) جو خیر ہے اور جو اس کے بعد میں خیر ہے میں تجھ سے اس کا سوال کرتا ہوں، اور اس دن (رات) کے شر سے اور اس کے بعد والے کے شر سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ اے میرے رب! میں سُقْ اور بڑھاپے کی برائی سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ اے میرے رب! میں آگ کے عذاب اور قبر کے عذاب سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔“

☆ ((يَا حَيٌّ يَا قِيَومٌ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْيِثُ ، أَصْلِحْ لِي شَأْنِي گُلَّهُ

وَلَا تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنٍ . )) ② (صحیح و شام ایک ایک مرتبہ)

”اے زندہ رہنے والے اے قائم رہنے والے! میں تیری ہی رحمت سے فریاد کرتا ہوں۔ میرے تمام کام درست کر دے، اور ایک آنکھ جھپکنے کے برابر بھی مجھے میرے نفس کے سپرد نہ کرنا۔“

☆ ((اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، اللَّهُمَّ

إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِي دِينِي وَدُنْيَايِّ ، وَأَهْلِيْ وَمَا لِيْ .

اللَّهُمَّ اسْتُرْ عَوْرَاتِي وَأَمِنْ رَوْعَاتِي . اللَّهُمَّ احْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ

يَدِيْ وَمِنْ خَلْفِيْ ، وَعَنْ يَمِينِيْ وَعَنْ شِمَالِيْ ، وَمِنْ فَوْقِيْ وَأَعُوذُ

بِعَظْمَتِكَ أَنْ أُغْتَالَ مِنْ تَحْتِيْ . )) ③ (صحیح و شام ایک ایک مرتبہ)

① صحیح مسلم: ۲۰۸۸ / ۴ .

② صحیح الترغیب والترہیب: ۲۷۳ / ۱ .

③ صحیح ابو داؤد: ۹۵۷ / ۳ .

”اے اللہ! میں تجھ سے دنیا اور آخرت میں معافی اور عافیت کا سوال کرتا ہوں۔

اے اللہ! میں اپنے دین، اپنی دنیا، اپنے اہل و عیال اور اپنے مال میں تجھ سے معافی اور عافیت کا سوال کرتا ہوں۔ اے اللہ! میری پردے والی چیزوں پر پردہ ڈال دے اور میری گھبراٹوں کو امن میں رکھ۔ اے اللہ! میرے سامنے سے، میرے پیچھے سے، میری دائیں طرف سے، میری بائیں طرف سے اور میرے اوپر سے میری حفاظت کر۔ اس بات سے میں تیری عظمت کی پناہ چاہتا ہوں کہ اچاک اپنے نیچے سے ہلاک کر دیا جاؤں۔“

جو شخص صبح (یادن) کے وقت یقین سے سید الاستغفار پڑھے، اور شام سے پہلے فوت ہو جائے وہ جنتی ہوگا، اور اسی طرح جو شام (یارات) کو پڑھے، اور صبح سے پہلے فوت ہو جائے وہ بھی جنتی ہے۔

((اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتَنِي ، وَأَنَا عَبْدُكَ وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ، مَا اسْتَطَعْتُ ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ ، أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَى وَابْوءُ بِذَنِّي ، فَاغْفِرْ لِي فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذَّنْوَبَ إِلَّا أَنْتَ .)) ① (صبح وشام ایک ایک بار)

”اے اللہ! تو ہی میرا رب ہے، تیرے علاوہ کوئی عبادت کے لاکن نہیں تو نے مجھے پیدا کیا اور میں تیرا بندہ ہوں، اور میں تیرے عہد اور تیرے وعدے پر قائم ہوں جس قدر میں طاقت رکھتا ہوں۔ میں نے جو کچھ کیا اس کے شر سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ اپنے آپ پر تیری نعمت کا اقرار کرتا ہوں، اور اپنے گناہ کا اعتراف کرتا ہوں۔ پس مجھے بخش دے کیونکہ تیرے سوا کوئی گناہوں کو بخش نہیں سکتا۔“

((اللَّهُمَّ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ، عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ،

رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيْكُهُ، أَشَهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ. أَعُوذُ بِكَ مِنْ

شَرِّ نَفْسِي وَشَرِّ السَّيْطَانِ وَشَرِّ كُلِّهِ۔ ۱) (صحیح دشام ایک بار)

”اے اللہ! اے غیب اور حاضر کو جانے والے، آسمانوں اور زمین کو پیدا کرنے

والے! ہر چیز کے پروردگار اور مالک! میں شہادت دیتا ہوں کہ تیرے علاوہ کوئی

عبادت کے لائق نہیں۔ میں تیری پناہ مانگتا ہوں اپنے نفس کے شر سے اور شیطان

کے شر اور اس کے شرک سے۔“

☆ درود (صلوٰۃ) پڑھنے والے کو بنی اسرائیل کی شفاعت نصیب ہوگی۔ ۲)

سو نے اور جانے کے اذکار:

☆ جب کوئی شخص اپنے بستر پر آئے تو مندرجہ ذیل تینوں سورتیں پڑھ کر دونوں ہاتھیلوں میں پھونک کر جسم کے جس حصے پر ممکن ہو ہاتھ پھیرے، پہلے چہرے، سر اور جسم کے سامنے حصے سے ابتدا کرے۔ یہ سارے عمل تین مرتبہ کرے۔

﴿(۱) قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ (۲) قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ (۳) قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ ۳)

☆ سوتے وقت آیہ الکرسی پڑھنے والے کے لیے اللہ کی طرف سے ایک محافظ مقرر کر دیا جاتا ہے، اور شیطان صحیح تک قریب نہیں آتا۔

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا تُوْمَدُهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُجِيظُونَ بِشَيْءٍ مَنْ عِلْمَهُ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَئُودُهُ﴾

۱) صحیح سنن الترمذی: ۱۴۲ / ۳ . ۲) صحیح الترغیب والترہیب: ۲۷۳ / ۱ .

۳) صحیح بخاری۔ کتاب فضائل القرآن / باب ۱۴ .

### حُفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴿٤﴾

”اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں، وہ زندہ ہے، تھامنے والا ہے، اُسے نہ اونکھا آتی ہے اور نہ نیند، اُسی کا ہے جو آسمانوں میں ہے اور جوز میں میں ہے۔ کون ہے جو اُس کی اجازت کے بغیر اس کے پاس سفارش کرے؟ وہ جانتا ہے جو لوگوں کے سامنے ہے اور جو ان کے پیچھے ہے۔ اور وہ اُس کے علم میں سے کچھ نہیں پاسکتے، سوائے اس کے جو وہ چاہے اُس کی کرسی آسمانوں اور زمین پر چھائی ہوئی ہے اور ان کی حفاظت اس پر بھاری نہیں وہ بلند اور عظمت والا ہے۔“

☆ جو کوئی سورہ بقرہ کی آخری دو آیات رات کو پڑھ لے اسے ہر چیز (مصیبت و بلا وغیرہ) سے کافی ہو جاتی ہے۔

﴿إِنَّ الرَّسُولَ يَمَّا أُنْذِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ طَكْلُ أَمَنَ  
بِاللَّهِ وَمَلِئَكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُسُلِهِ  
وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَمْنَا غُفرانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ لَا يُكَلِّفُ  
اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا  
تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تُخْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا  
حَمَلْتَهُ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُخْمِلْنَا مَا لَا ظَاقةَ لَنَا يَهُ  
وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَّا وَازْحَمْنَا أَنْتَ مُوْلَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى  
الْقَوْمِ الْكُفَّارِينَ ﴾

☆ الداعی الى اللہ، خاتم المرسلین ﷺ اس وقت تک نہیں سوتے تھے جب تک مندرجہ ذیل (مکمل) سورتیں نہ پڑھ لیتے:..... بنی اسرائیل۔ زمر۔ الم سجدہ۔ ملک۔ ②

☆ سیدہ فاطمہ اور سیدنا علی علیہما السلام نبی ﷺ سے خادم طلب کیا تو آپ ﷺ نے

❶ صحیح بخاری / کتاب فضائل القرآن / باب ۱۰ .

❷ صحیح سنن الترمذی / ابواب الدعوات : ۲۲ .

فرمایا: سوتے وقت مندرجہ ذیل کلمات پڑھنا خادم سے بہتر ہیں۔

((سُبْحَانَ اللَّهِ)) (۳۳ مرتبہ) ((الْحَمْدُ لِلَّهِ)) (۳۳ مرتبہ)

((اللَّهُ أَكْبَرُ)) ① (۳۳ مرتبہ)

☆ جب تم میں سے کوئی اپنے بستر کی طرف آئے تو اسے چادر وغیرہ کے ساتھ تین دفعہ جھاڑے، پھر لیٹ کر یہ دعا پڑھے:

((بِاسْمِكَ رَبِّي وَضَعْتُ جَنْبِي وَبِكَ أَرْفَعُهُ، إِنْ أَمْسَكْتَ نَفْسِي  
فَارْحَمْهَا وَإِنْ أَرْسَلْتَهَا فَاحْفَظْهَا بِمَا تَحْفَظُ بِهِ عِبَادَكَ الصَّالِحِينَ)) ②

”اے میرے رب! تیرے نام کے ساتھ میں اپنا پہلو رکھتا ہوں اور تیرے نام کے ساتھ ہی اس کو اٹھاؤں گا۔ اگر تو میری روح کو روک لے تو اس پر حرم کرنا، اور اگر تو اسے چھوڑ دے تو اس کی ایسے حفاظت کرنا جیسے تو اپنے نیک بندوں کی حفاظت کرتا ہے۔“

☆ ((أَللَّهُمَّ خَلَقْتَ نَفْسِيٍّ وَأَنْتَ تَوَفَّاهَا لَكَ مَمَاتُهَا وَمَحْيَاها، إِنْ  
أَحَيْتَهَا فَاحْفَظْهَا وَإِنْ أَمْتَهَا فَاعْفُرْلَهَا أَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَافِيَةَ)) ③

”اے اللہ! تو نے میری روح کو پیدا کیا اور تو ہی اسے فوت کرے گا اور اس کی موت اور حیات تیرے ہی لیے ہے۔ اگر تو اسے زندہ رکھے تو اس کی حفاظت کرنا۔ اگر تو اسے موت دے تو اسے معاف فرمانا۔ اے اللہ! بے شک میں آپ سے عافیت کا سوال کرتا ہوں۔“

☆ دائیں پہلو پر لیٹ کر داہنا ہاتھ داہنے رخسار کے نیچے رکھ کر مندرجہ ذیل دعا پڑھنا

سنن ہے:

① صحیح بخاری / کتاب الدعوات / باب ۱۱.

② صحیح بخاری / کتاب الدعوات / باب ۱۳.

③ صحیح مسلم / کتاب الذکر: ۷۸/۸۔

((اللَّهُمَّ بِاسْمِكَ أَمُوتُ وَأَحْيٰ)) ①

”اے اللہ! تیرے ہی نام کے ساتھ میں مرتا ہوں اور زندہ ہوتا ہوں۔“

☆ لیٹ کر دایاں ہاتھ سر کے نیچے رکھ کر یہ دعا پڑھے:

((اللَّهُمَّ قِنِي عَذَابَكَ يَوْمَ تَبَعَثُ عِبَادَكَ .) ②

”اے اللہ! مجھے اپنے عذاب سے بچانا، جس دن تو اپنے بندوں کو اٹھائے گا۔“

نوٹ: ..... مندرجہ کی روایت میں یہ دعا تین دفعہ پڑھنے کا ذکر ہے۔ ③

☆ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں، ہمیں حکم دیا جاتا تھا کہ ہم سوتے وقت دائمیں کروٹ پر

لیٹ کر مندرجہ ذیل دعا پڑھیں:

((اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ وَرَبَّ الْأَرْضِ وَرَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ،  
رَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْءٍ ، فَالْقَارِئُ الْحَبِّ وَالنَّوْيُ ، مُنْزَلُ التَّوْرَةِ  
وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنَ ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ أَنْتَ أَخْدُونَا صَبَبَتِهِ  
، اللَّهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ ، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ  
شَيْءٌ ، وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ ، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ  
دُونَكَ شَيْءٌ ، إِقْضِي عَنَّا الدَّيْنَ وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ .) ④

”اے اللہ! سات آسمانوں کے رب اور عرش عظیم کے مالک! ہمارے اور ہر شے  
کے رب! دانے اور گھٹلی کو پھاڑنے والے (اللہ) تورات، انجیل اور قرآن کے  
اتارنے والے! میں ہر اس چیز کی شر سے تیری پناہ چاہتا ہوں جس کی پیشانی تو  
پکڑے ہوئے ہے۔ اے اللہ! تو ہی اول ہے، پس تجوہ سے پہلے کوئی چیز نہیں۔ تو  
ہی آخر ہے پس تیرے بعد کوئی چیز نہیں۔ تو ہی ظاہر ہے پس تجوہ سے اوپر کوئی چیز

① صحیح بخاری / کتاب الدعوات / باب: ۸. ۲۰۷ / صحیح ابو داؤد / ابواب النوم / باب: ۱۰۷.

② صحیح مسلم / کتاب الذکر: ۷۸/۸۔ ۲۴۴/۱۴۔ بلوغ الامانی:

نہیں اور تو ہی باطن ہے پس تیرے علاوہ کوئی چیز نہیں۔ ہم سے قرض ادا کر دے اور ہمیں فقر سے غمی کر دے۔“

☆ نبی ﷺ جب اپنے بستر پر آتے تو یہ دعا پڑھتے:

((الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا ، وَكَفَانَا وَأَوَانَا فَكُمْ مِّمْ

لَّا كَافِيَ لَهُ وَلَا مُؤْدِيَ .)) ①

”ہر قسم کی تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس نے ہمیں کھلایا اور پلایا، اور ہمیں کافی ہو گیا اور ہمیں ٹھکانا دیا، ورنہ کتنا ہی لوگ ہیں جن کی کفایت کرنے والا اور ٹھکانا دینے والا کوئی نہیں۔“

☆ نبی ﷺ نے سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے کہا کہ صبح و شام اور سوتے وقت مندرجہ ذیل کلمات پڑھا کرو۔

((اللَّٰهُمَّ عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبُّ  
كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكُهُ ، أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ  
نَفْسِي وَمِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَشَرِّ كُلِّهِ ، وَأَنْ أَقْتَرِفَ عَلَى نَفْسِي  
سُوءً أَوْ أَجْرُهُ إِلَى مُسْلِمٍ .)) ②

”اے اللہ! غیب اور ظاہر کو جانے والے، اے زمین اور آسمانوں کو پیدا کرنے والے، ہر چیز کے رب اور اس کے مالک میں گواہی دیتا ہوں کہ تیرے سوا کوئی معبود برحق نہیں، میں تیرے ذریعے اپنے نفس کے شر اور شیطان کے شر سے پناہ چاہتا ہوں اور اس کے شرک سے اور اس بات سے کہ میں اپنے نفس کے خلاف کسی برائی کا ارتکاب کروں یا اسے کسی مسلمان کی طرف کھینچ کر لاوں۔“

☆ جو کوئی سونے سے پہلے وضو کرے اور دامیں طرف لیٹ کر مندرجہ ذیل دعا پڑھے اور

پھرات کوفوت ہو جائے تو وہ فطرت (یعنی اسلام) پر مرا، اور اگر صحیح زندہ اٹھے تو بھائی کو پہنچ گیا۔

((اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ ، وَفَوَضْتُ أُمْرِي إِلَيْكَ ،  
وَوَجَهْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ ، وَأَجَاءَتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ رَغْبَةً وَرَهْبَةً  
إِلَيْكَ ، لَا مَلْجَأً وَلَا مَنْجَأً مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ ، آمَنتُ بِكَتَابِكَ الَّذِي  
أَنْزَلْتَ ، وَبِنِيَّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ .)) ①

”اے اللہ! میں نے اپنے نفس کو تیرے تالع کر لیا۔ اپنا کام تیرے پر کر دیا۔ اپنا چہرہ تیری طرف پھیر لیا اور اپنی پشت تیری طرف جھکا لی تیری طرف رغبت کرتے ہوئے اور تجھ سے ڈرتے ہوئے۔ نہ تجھ سے پناہ کی کوئی جگہ ہے اور نہ بھاگ کر جانے کی مگر تیری طرف۔ میں ایمان لایا تیری کتاب پر جو تو نے اُتاری ہے اور تیرے نبی پر کہ جسے تو نے بھیجا ہے۔“

☆ رات کو پہلو بدلتے وقت کے کلمات:

((لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ، رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا  
بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ .)) ②

”اللہ کے علاوہ کوئی معبود بحق نہیں وہ یکتا ہے، زبردست ہے آسمانوں اور زمین کا رب ہے اور جوان دنوں کے درمیان میں ہے، غالب بخشش والا ہے۔“

☆ نیند میں گھبراہٹ اور خوف کی دعا:

((أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ عَصَبَهُ وَعَقَابِهِ ، وَشَرِّ عِبَادِهِ  
وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَحْضُرُونَ .)) ③

① صحیح بخاری / کتاب الدعوات / باب: ۶.

② صحیح الجامع الصغری: ۲۱۳/۴.

③ صحیح الترمذی / کتاب الدعوات / باب: ۹۶.

”میں اللہ کے مکمل کلمات کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں، اس کی ناراضگی اور اس کی سزا سے اور اس کے بندوں کے شر سے اور شیطانوں کے وسوسہ ڈالنے سے اور اس بات سے کہ وہ میرے پاس آئیں اور مجھے بہکائیں۔“

☆ اچھا یا برا خوب دیکھئے تو کیا کرے؟

ا: اچھا خواب اللہ کی طرف سے ہوتا ہے اور برashیطان کی طرف سے۔ لہذا تم میں سے اگر کوئی (خواب میں) پسندیدہ چیز دیکھے تو خواب کسی کو نہ سنائے مگر جس سے اسے محبت ہو۔

۲: اگر برخواب دیکھئے تو:

(۱) بامیں طرف تین دفعہ ٹھوکے۔

(۲) شیطان اور اپنے اس خواب کی برائی سے تین مرتبہ اللہ کی پناہ مانگے۔

(۳) کسی کو ایسا خواب نہ سنائے۔

(۴) جس پہلو پر خواب آئے اسے بدل دے۔

(۵) اگر چاہے تو اٹھ کر نماز پڑھے۔ ①

☆ نیند سے جا گئے کے اذکار:

((الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا ، وَإِلٰهِ النُّشُورِ)) ②

”ہر قسم کی تعریفیں اللہ کے لیے ہیں، جس نے ہمیں مارنے کے بعد زندگی دی اور اسی کی طرف اٹھ کر جانا ہے۔“

☆ جو شخص رات کسی وقت جا گے اور مندرجہ ذیل کلمات پڑھ کر بخشش مانگے یا کوئی اور دعا کرے تو قبول ہوتی ہے۔ پھر اگر اٹھ کر وضو کرے، اور نماز (تہجد وغیرہ) پڑھے تو

① صحیح مسلم: ۱۷۷۳/۴۔

② صحیح بخاری / کتاب الدعوات / باب: ۸۔

قبول ہوتی ہے۔ ①

((لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .))  
”نہیں کوئی معبود مگر اللہ وہ اکیلا ہے، نہیں کوئی شریک اس کا، اسی کی بادشاہی ہے، اور اسی کے لیے سب تعریفیں ہیں، اور وہ اوپر ہر چیز کے خوب قادر ہے۔ اللہ پاک ہے اور تمام تعریفوں کے لائق ہے، اور اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، اور اللہ بہت بڑا ہے۔ نہیں ہے طاقت نقصان سے نجتنے کی اور فائدہ حاصل کرنے کی مگر اللہ بلند و عظیم کے ساتھ۔“

☆ نبی کریم ﷺ تہجد کے وقت بیدار ہوتے تو سورۃ آل عمران کی آخری دس آیات بھی

پڑھتے تھے۔ ②

☆.....شانِ باری تعالیٰ کو بھیشہ نگاہوں کے سامنے رکھنا کسی بھی عظمت والے سے محبت کرنا انسانی فطرت میں داخل ہے۔ اور ہمارا اللہ سب سے بلند و بالا، وحدہ لا شریک لہ ہے۔ اس کی شان کو اپنی نگاہوں کے سامنے رکھنا اس سے محبت کا باعث ہے۔

﴿مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا﴾ (نوح: ۱۳)

”تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ تم اپنے رب کی عزت و وقار سے نہیں ڈرتے۔“

☆.....رسول اللہ ﷺ کی اتباع کرنا

فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ﴾

ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿٣١﴾ (آل عمران: ۳۱)

”آپ کہہ دیجیے کہ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا، اور تمہارے گناہ معاف کر دے گا، اور اللہ بڑا معاف کرنے والا، اور حرم کرنے والا ہے۔“

معلوم ہوا کہ اتباع نبی مطاع ﷺ سے انسان اللہ کا محبوب بن جاتا ہے۔

☆..... اتباع رسول کی اہمیت:

اللہ رب العزت نے رسول اللہ ﷺ کے ذریعے دین اسلام کی تکمیل فرمائی، اور تاقیامت اس کی حفاظت کی ذمہ داری لی ہے۔ اسلام کا کوئی پہلو ایسا نہیں جس کے متعلق آپ نے مکمل راہنمائی فراہم نہ کی ہو۔ اس راہنمائی کے مطابق زندگی بسر کرنے کو اتباع سنت کہتے ہیں۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اتباع سنت کے خلاف کسی بڑی سے بڑی شخصیت کی بات کو بھی گوارانہ کرتے تھے۔ لیکن افسوس! صد افسوس! آج ہم اپنی زندگی کو احکاماتِ خداوندی اور سنت رسول ﷺ سے کس قدر دور پاتے ہیں۔ آئیے! قرآن حکیم کی روشنی میں اتباع رسول کی اہمیت کو سمجھنے کی کوشش کریں۔ ال العالمین کا ارشاد ہے:

﴿وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُوَا﴾

(الحشر: ۷)

”اور رسول تمھیں جو دیں اسے لے لو، اور جس چیز سے وہ تم کو روک دیں اس سے روک جاؤ۔“

اور اہل ایمان کو نصیحت کی کہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں، ورنہ ان کے اعمال ضائع کر دیے جائیں گے۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾ (محمد: ۳۳)

”اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو، اور رسول کی اطاعت کرو، اور اپنے اعمال کو  
بے کار نہ بناؤ۔“

زندگی کے تمام امور کو نبی کریم ﷺ کی لائی ہوئی شریعت اور سنت کی کسوٹی پر پرکھنا  
واجب ہے، جو چیز آپ ﷺ کی سنت کے موافق ہو گی وہ قبول کر لی جائے گی، اور جو قول و  
عمل اس کے مخالف ہو گا اسے رد کر دیا جائے گا، چاہے کہنے یا کرنے والا کوئی بھی انسان ہو۔  
فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَلِيُحْدِرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فُتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ

عَذَابٌ أَلِيمٌ ۝﴾ (النور: ۶۳)

”پس جو لوگ رسول اللہ ﷺ کے حکم کی مخالفت کرتے ہیں، انھیں ڈرنا چاہیے  
کہ ان پر کوئی بلانہ نازل ہو جائے، یا کوئی دردناک عذاب نہ انھیں آگھیرے۔“  
”فقہاء نے اسی آیت سے استدلال کرتے ہوئے کہا ہے کہ اللہ اور اس کے رسول کا  
امر و جوب کے لیے ہوتا ہے۔ اس لیے کہ یہاں آپ کے حکم کو ترک کر دینے کا لازمی  
نتیجہ دوسراوں میں سے ایک کو بتایا گیا ہے کہ یا تو کوئی بلانازل ہو گی یا کوئی دردناک  
عذاب۔ اس لیے جو لوگ نبی کریم ﷺ کی سنت کی مخالفت کرتے ہیں، یا فاسد  
تاویلوں کے ذریعے دوسروں کے احوال کو اس پر ترجیح دیتے ہیں، انھیں اس آیت پر  
ضرور غور کرنا چاہیے، اور رسول اکرم ﷺ کے مقام و جدت کا تصور کرتے ہوئے  
کسی کے قول و عمل کو سنت کے مقابلے میں درخواستنا نہیں سمجھنا چاہیے۔“ ①

کیا خوب فرمایا مولانا محمد حسین شیخو پوری رحمۃ اللہ علیہ نے ۶

رَضِيَّنَا قِسْمَةُ الْجَبَارِ فِينَا      لَنَانِي ۗ وَلِلنَّاسِ رِجَالٌ  
☆..... انہمہ اربعہ اور ارباع سنت:

دین و شریعت صرف کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ کا نام ہے۔ رسول اللہ ﷺ کے

علاوہ دنیا میں کوئی شخصیت ایسی نہیں جس کی ہربات تسلیم کی جاسکتی ہو۔ چنانچہ امام مالک رضی اللہ عنہ

فرمایا کرتے تھے:

((لَيْسَ أَحَدٌ بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا وَيُؤْخَذُ مِنْ  
قَوْلِهِ وَيُتَرَكُ، إِلَّا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .)) ①

”نبی ﷺ کے علاوہ ہر شخص کی بات قبول بھی کی جاسکتی ہے اور رزو بھی (مگر  
نبی ﷺ کی بات کو قبول ہی کیا جائے گا۔)“

صحابہ کرام، ائمہ و محدثین عظام نے بھی ہدایت کے اسی پیشے سے فیض پایا۔ عموماً یہ عذر  
پیش کیا جاتا ہے کہ کتاب و سنت کو براہ راست سمجھنا ہر ایک کے بس کی بات نہیں..... یہ بات  
درست نہیں۔ ہمارے لیے کتاب و سنت کو سمجھنا، تفہم فی الدین انتہائی آسان ہے، کیونکہ اللہ  
رب العالمین نے رسول اللہ ﷺ کو ہمارے لیے بطور خاص ”معلم“ بنا کر مبعوث فرمایا،  
صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جمعیت نے آپ ﷺ سے مکمل دین سیکھا اور اسے ہم تک پہچانے کا حق ادا کیا۔  
صحابہ کرام کی طرح ائمہ اربعہ نے بھی صرف اتباع سنت کا ہی راستہ اختیار کرنے کی دعوت دی،  
اتباع سنت کی اہمیت ائمہ اربعہ کے ارشادات کی روشنی میں ملاحظہ فرمائیے گا۔

☆.....امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ:

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ المتوفی ۱۵۰ھ ارشاد فرماتے ہیں:

((إِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذَهِبِي .)) ②

”جب حدیث صحیح ہو، تو وہی میرامد ہب ہے۔“

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا ایک قول اس طرح ہے کہ:

((لَا يَحِلُّ لِأَحَدٍ أَنْ يَأْخُذَ بِقَوْلِنَا مَا لَمْ يَعْلَمْ مِنْ أَيْنَ أَخَذْنَا .)) ③

① ارشاد السالک لابن عبد الهادی: ۲۲۷ / ۱

② رد المحتار علی الدر المختار: ۶۸۱

③ الانقاۃ فی فضائل الثلۃ الائمه الفقهاء لابن عبدالبر، ص ۱۴۵ .

”کسی شخص کے لیے یہ حلال نہیں کہ وہ ہمارے قول کو لے، جب تک کہ اسے یہ معلوم نہ ہو کہ ہمارے قول کا مأخذ کیا ہے؟“

آپ سے پوچھا گیا کہ جب آپ کی بات کتاب اللہ کے خلاف ہو؟ فرمایا: کتاب اللہ کے سامنے میری بات چھوڑ دو۔ کہا گیا: جب آپ کی بات حدیث رسول کے خلاف ہو؟ فرمایا: حدیث رسول کے سامنے میری بات چھوڑ دو۔ کہا گیا: جب آپ کی بات قول صحابہ کے خلاف ہو؟ فرمایا: قول صحابہ کے سامنے میری بات چھوڑ دو۔ ①

☆.....امام مالک بن انس رضی اللہ عنہ:

امام مالک رضی اللہ عنہ المتوفی ۹۷۰ھ فرماتے ہیں:

((إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ أَخْطِئُ وَأُصِيبُ، فَانْظُرُوا فِي رَأْيِي، فَكُلُّ مَا وَاقَ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ فَخُذُوهُ، وَكُلُّ مَا يُخَالِفُ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ فَاتُرْكُوهُ .)) ②

”یقیناً میں ایک انسان ہوں، میری بات غلط بھی ہو سکتی ہے اور صحیح بھی، لہذا میری رائے کو دیکھ لیا کرو۔ جو کتاب و سنت کے مطابق ہو، اسے لے لو اور جو کتاب و سنت کے مطابق نہ ہو اسے ترک کر دو۔“

☆.....امام محمد بن ادریس شافعی رضی اللہ عنہ:

امام شافعی رضی اللہ عنہ المتوفی ۲۰۳ھ ارشاد فرماتے ہیں:

((إِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ خَلَافَ قَوْلِيْ فَاعْمَلُوا بِالْحَدِيثِ، وَاتْرُكُوا قَوْلِيْ .)) ③

”جب میری کسی بات کے مقابلہ میں حدیث صحیح ثابت ہو تو حدیث پر عمل کرو، اور

① ایقاظ هم اولی الابصار، ص: ۵۰۔

② ایقاظ هم اولی الابصار، ص: ۷۲۔ اصول الأحكام لابن حزم: ۶/۱۴۹۔

③ المجموع شرح المهدب للنووى: ۱/۱۰۴۔

میری بات کو چھوڑ دو۔“

مزید فرماتے ہیں:

((إِذَا وَجَدْتُمْ فِيْ كِتَابِيْ خَلَافَ سُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُولُواْ بِسُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَدَعُواْ مَا قُلْتُ .)) ①

”جب تم میری کسی بھی کتاب میں کوئی بات رسول اللہ ﷺ کی سنت کے خلاف پائی تو سنت کا اختیار کرو، اور میری بات کو چھوڑ دو۔“

ایک مقام پر اپنی تقلید سے باس الفاظ منع فرماتے ہیں:

”میری کسی بھی بات کے خلاف رسول اللہ ﷺ کی صحیح حدیث ثابت ہو تو حدیث کا مقام زیادہ ہے، اور میری تقلید نہ کرو۔“ ②

☆.....امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ:

امام احمد المتونی ۴۳۱ھ فرماتے ہیں:

((لَا تُقْلِدْنِي وَلَا تُقْلِدْ مَالِكًا وَلَا الشَّافِعِيَّ وَلَا الْأَوْزَاعِيَّ وَلَا الشَّوَّرِيَّ وَلَا خُدُّوْنَى مِنْ حَيْثُ أَخَذُواْ .)) ③

”تم نہ میری تقلید کرو، اور نہ مالک، شافعی، او زاعی اور شوری رحمہم اللہ (جیسے ائمہ) کی تقلید کرو، بلکہ جہاں سے انھوں نے دین لیا ہے تم بھی وہاں (یعنی کتاب و سنت) سے دین حاصل کرو۔“

مزید فرماتے ہیں:

”دین کے معاملے میں لوگوں کی تقلید کرنا انسان کی کم فہمی کی علامت ہے۔“ ④

① حوالہ أيضًا.

② آداب الشافعی و مناقبہ ابن أبي حاتم الرازی، ص: ۹۳۔

③ ایقاظ هم اولی الأبصراء، ص: ۱۱۳۔

④ اعلام المؤقین ابن قیم رحمہ اللہ علیہ: ۱۷۸/۲۔

☆.....تقلیدی مذاہب کی ابتداء:

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

((اعلم ان الناس كانوا قبل المائة الرابعة غير مجتمعين على

التقليد الخالص لمذهب واحد بعينه . )) ①

”معلوم ہونا چاہیے کہ (تکمیل دین کے) ۴۰۰ سال بعد تک اہل اسلام کسی ایک

فقہ یا مسلک کے پیروکار نہیں تھے۔“

صف نظاہر ہے کہ یہ تقلیدی مذاہب (حنفی، مالکی، شافعی اور حنبلی) اہل اسلام میں رسول اکرم ﷺ، صحابہ کرام، تابعین عظام اور ائمہ محدثین کے پورے چارسو (۴۰۰) سال گزر جانے کے بعد وجود میں آئے، ان پوری چار صدیوں میں مسلمانوں میں تفریق نہ تھی۔ سب قال اللہ و قال الرسول کے متلاشی رہتے اور اسی پر عمل پیرا تھے۔ نہ معلوم مسلمانوں سے توفیق الہی نے کیوں منہ پھیل لیا کہ چوتھی صدی کے بعد مسلمانوں میں تقلید جامد کی بیماری نے سر کلا، ائمہ کرام کے اسمائے گرامی پر مختلف پارٹیوں کی تشکیل شروع ہوئی، افتراق کا یہ مرض دن بدن بڑھتا گیا، حتیٰ کہ کتاب و سنت سے آنکھیں بند کر کے صرف اقوال کا بروآ رائے ائمہ کو مادرستوںی قرار دیا جانے لگا۔ بلکہ بعض دفعہ تو قرآن و سنت کو بڑی دیدہ دلیری سے چھوڑ دیا جاتا اور آرائے ائمہ کو اختیار کیا جانے لگا۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے: ہماری کتاب ”شرک کے چور دروازے“)

ائمہ پرستی کی وجہ سے اہل اسلام کی فکر مختلف مجازوں پر تقسیم ہو گئی۔ افتراق نے آپس میں رقبتوں کے دروازے کھول دیئے، ہر فریق دوسرے پر مسابقت حاصل کرنے لگا، جیسا کہ امام

الہند مولا نا ابوالکلام آزاد فرماتے ہیں:

”فقہ کے مذاہب اربعہ جب مشخص و مدون ہو گئے اور تقلید شخصی کا التزم قائم ہو گیا،

تو سوال پیدا ہوا کہ ان چاروں اماموں میں افضل کون ہیں؟ حضرت امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ

یا امام شافعی رضی اللہ ؎؟ اب بحث شروع ہوئی اور بحث نے جنگ و قتال کی شکل اختیار کی۔ چنانچہ ہلاکو خاں کو اسلامی ممالک پر حملہ کی سب سے پہلی ترغیب خراسانیوں کے اسی جھگڑے سے ملی تھی۔ حنفیوں نے شافعیوں کی ضد میں آ کر بلا وابھیجا اور شہر کے چھانک کھول دیئے، جب تاتاریوں کی تلوار چل گئی تو اس نے نہ شافعیوں کو چھوڑا نہ حنفیوں کو۔“

فَجَاسُوا خِلَالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَفْعُولًا ﴿٥﴾

قارئین کرام! انہے اربعہ کے واضح اقوال کے بعد ان کی تقلید اور ان کے ناموں سے موسوم مذاہب کی کیا حقیقت باقی رہ جاتی ہے؟

آئیے! ہم بھی اسی سرچشمہ روشن و ہدایت سے براؤ راست دین حاصل کریں۔ جیسا کہ صحابہ کرام، انہے اربعہ اور محدثین و فقہاء نے دین حاصل کیا کہ یہی ان کی تعلیمات کا تقاضا ہے۔

☆..... سچی بات کرنا، امانت کا حق ادا کرنا اور ہمسایوں سے اچھا برتاؤ کرنا رسول اللہ ﷺ نے ایک دن وضو کیا، آپ ﷺ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم (آپ کے اعضاء سے گرنے والے) وضو کے پانی کو جسم پر مل رہے تھے۔ نبی ﷺ نے ان سے دریافت کیا، تم اس طرح کیوں کر رہے ہو؟ انہوں نے جواب دیا: اللہ اور اس کے رسول ﷺ

ما تھی محبت (کاظھار) ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے فرمایا: ((مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُحِبَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْ يُحِبَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَلِيَصْدِقْ حَدِيثَهُ إِذَا حَدَثَ ، وَلْيُؤَدِّيَ أَمَانَتَهُ إِذَا أُوتِمَّ ، وَلْيُحِسِّنْ جَوَارِهِ مِنْ جَاوِهِ . ))

٤٦٤ - ملخص ترجمان القرآن، جلد دوم، ص

١٥٣٣، سلسلة الصححة، رقم: (٢٩٩٨)، شعب اليمان (٢٠١٢)، رقم: (١).

”جس شخص کو پسند ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ محبت کرے یا اس کے ساتھ اللہ اور اس کے رسول محبت کریں تو اسے چاہیے کہ جب وہ بات کرے تو سچی کرے، اور جب اس کے ہاں امانت رکھی جائے تو امانت کا حق ادا کرے، اور اپنے ہمسایوں سے اچھا برتاؤ کرے۔“

☆.....اللہ سے اس کی محبت کا سوال کرنا

سیدنا ابو الدرداء رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: سیدنا وَاوَد عَلِيٰ اللہ کی دعاوں میں سے ایک دعا یہ تھی:

((اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ حُبَكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ، وَالْعَمَلَ الَّذِي يُبَلِّغُنِي حُبَكَ، اللَّهُمَّ اجْعَلْ حُبَكَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي، وَأَهْلِي، وَمِنَ الْمَاءِ الْبَارِدِ .)) ①

”اے اللہ! میں تجھ سے تیری محبت کا، اور اس شخص کی محبت کا سوال کرتا ہوں جو تجھ سے محبت کرتا ہے، اور اس عمل کا سوال کرتا ہوں جو تیری محبت تک پہنچا دے، اے اللہ! اپنی محبت کو میرے لیے میری جان، میرے اہل خانہ اور ٹھنڈے پانی سے بھی زیادہ محبوب بنادے۔“

اس حدیث میں اللہ کی محبت کی ترغیب کے علاوہ اہل اللہ اور اعمال صالحہ کی محبت کی اہمیت کا بھی بیان ہے۔ کیونکہ ان کے ذریعے سے بھی انسان کو اللہ کی محبت اور اس کا قرب حاصل ہوتا ہے۔

**۳۔ ذکر اور محبت الہی میں آنسو بہانے کی فضیلت:**  
اللہ کو یاد کرنا انسان کے عقل مند ہونے کی دلیل ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

① سنن ترمذی، ابواب الدعوات، باب من دعاء داؤد عليه السلام، رقم: (۳۴۹۰)، مستدرک حاکم، رقم: ۳۶۷۳ اور حاکم نے اسے صحیح کہا ہے۔

﴿الَّذِينَ يَدْكُرُونَ اللَّهَ قِيمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ط﴾

(آل عمران: ۱۹۲)

”(عقل مندوہ ہیں) جو کھڑے، بیٹھے اور لیٹے (ہر حال میں) اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔“

کیونکہ یادِ الہی سے ہی انسان کے دل کو سکون و آرام مہیا ہوتا ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿الَّذِينَ أَمْنُوا وَتَطَبَّئُنَ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا إِذْ كَرِّ اللَّهُ تَطَبَّئُنَ الْقُلُوبُ﴾ (الرعد: ۲۸)

”جو ایمان والے ہیں ان کے دل اللہ کی یاد سے آرام پاتے ہیں اور سن لو اللہ کی یادِ الہی سے دل آرام پاتے ہیں۔“

یادِ الہی انسان کی فلاح و فوز کا باعث ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِذْ كُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا عَلَّمَ تُفْلِحُونَ﴾ (جمعہ: ۱۰)

”اللہ کو کثرت سے یاد کرو تاکہ تم نجات پا جاؤ۔“

دنیا میں رہ کر انسان اللہ کے ذکر کے بغیر شیطان سے نجات حاصل نہیں کر سکتا، چنانچہ سیدنا حارث اشعری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ نے سیدنا عیجی بن زکریا علیہ السلام کی طرف پائچ باتیں بذریعہ وحی پہنچائیں تاکہ وہ خود بھی ان پر عمل کریں، اور بنی اسرائیل کو بھی ان پر عمل کرنے کی دعوت دیں۔“ (لبی حدیث ذکر کرنے کے بعد) آپ ﷺ نے فرمایا: ”میں تمہیں کثرت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے کا حکم دیتا ہوں۔ اس کی مثال اس آدمی کی طرح ہے جس کا دشمن اسے تلاش کرتے ہوئے اس کے پیچے تیزی سے آ رہا ہو، اور وہ ایک قلعے میں پہنچ جائے، اور اپنے آپ کو اس قلعے میں محفوظ کر لے۔ اسی طرح بندہ اللہ تعالیٰ کے ذکر کے بغیر شیطان سے نجات حاصل نہیں کر سکتا۔“ ①

① صحیح ابن حبان (موادر الظہمان) ص: ۳۷۲، مستدرک حاکم: ۴۲۱۱، امام حاکم نے اسے صحیح کہا ہے اور ذہبی نے حاکم کی صحیح کے ساتھ اتفاق کیا ہے۔

پس جو شخص اللہ کو یاد کرے، اور محبت الہی میں آنسو بھاگے، پھر اس کا کیا مقام ہوگا؟

چنانچہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

(( سَبْعَةٌ يُظْلِمُهُمُ اللَّهُ رَجُلٌ ذَكَرَ اللَّهَ فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ . )) ①

”سات طرح کے لوگ وہ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ اپنے سایہ میں پناہ دے گا۔ (ان میں سے) ایک وہ شخص بھی ہے جس نے تہائی میں اللہ کو یاد کیا تو اس کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔“

اس کا رونا اللہ کو پسند آ گیا تو اسی سے اس کی نجات ہو سکتی ہے، اور وہ عرش الہی کے سایہ کا حق دار بن سکتا ہے۔ ۶

ہر وقت کا ہنسا تجھے برباد نہ کر دے  
تہائی کے لمحوں میں کبھی رو بھی لیا کر



① صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب البكاء من خشية الله، رقم الحديث: (٦٤٧٩).

## انبیاء علیہم السلام کے آنسو

تمام انبیاء علیہم السلام کی پاک زندگیوں کے تمام احوال پر نظر ڈالی جائے تو محسوس ہوتا ہے کہ وہ اللہ کے برگزیدہ بندے گداز دلوں کے حاملین تھے، زندگی کی سخت جانیوں اور مصائب و شدائد پر انہوں نے تحمل، بردباری اور حوصلہ مندی کا مظاہرہ کیا۔ مگرغم والم کے وہ فطری جذبات گا ہے بگا ہے آنسوؤں کے ستارے بن کر ان کے مژگاں پر چمک اٹھے، اور بعض دفعہ ان کے پر انوار چہروں پر ڈھلک گئے۔ راتوں کی تہائی میں اور مصائب کے مقابلے میں یہ اپنے خالق اور مالک حقیقی کی طرف التفات کرتے ہیں، اور دعاوں کی صورت میں آنسوؤں کی جھڑی شروع ہو جاتی ہے، مگر یہ کیفیت آہ و بکایا اس نوعیت کی کسی دوسرا متفق شکل کا رخ اختیار نہیں کرتی، اور یہی ان مقدس ہستیوں کی سیرت کا ابجاز ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ معبد و برحق کا فرمان ہے:

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّنَ مَنْ ذُرِّيَّةً أَدَمَ وَمِنْ  
حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِنْ هَدَيْنَا  
وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُشْلَى عَلَيْهِمْ أَلِيُّ الرَّحْمَنِ حَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِّيًّا﴾<sup>السیدۃ</sup>

(مریم: ۵۸)

”یہی وہ انبیاء ہیں جن پر اللہ نے اپنا خاص انعام کیا تھا، جو آدم کی اولاد اور ان کی اولاد سے تھے جنہیں ہم نے نوح کے ساتھ کشتی پر سوار کیا تھا، اور جواب احمد علیہ السلام اور یعقوب علیہ السلام کی اولاد سے تھے، اور وہ ان میں سے تھے، جنہیں ہم نے ہدایت دی تھی اور جنہیں ہم نے چن لیا تھا، جب ان کے سامنے رحمٰن کی آیتوں کی تلاوت ہوتی تھی تو سجدہ کرتے ہوئے اور روتے ہوئے زمین پر گرجاتے تھے۔“

اس سورت مریم میں زکریا، یحییٰ، عیسیٰ، ابراہیم، موسیٰ، اسماعیل اور ادریس علیہم السلام کا ذکر کرنے کے بعد اس آیت کریمہ میں انہیں کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں بہت سی دنیوی اور دینی نعمتیں دی تھیں، ان انبیاء کرام علیہم السلام کو اللہ نے راہِ حق کی طرف ہدایت دی تھی، اور نبوت مجیئے عظیم ترین مقام و مرتبہ کے لیے چون لیا تھا، اور یہ لوگ جب کلام اللہ سنتے تھے، جس میں توحید کے دلائل و برائیں اور نصیحت کی دیگر باتیں ہوتی تھیں، تو اللہ کے سامنے سر بسجود ہو جاتے تھے اور شدتِ خشوع و خضوع کی وجہ سے رو تے تھے۔

”اسی لیے اس آیت پر سجدہ کرنے کا حکم علماء کا متفق علیہ مسئلہ ہے، تاکہ ان پیغمبروں کی اتباع اور اقتداء ہو جائے۔“<sup>❶</sup>

امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے سورہ مریم کی تلاوت کی اور جب اس آیت پر پہنچ تو سجدہ کیا، پھر فرمایا: سجدہ تو کیا ہے لیکن وہ رونا کہاں سے لائیں؟<sup>❷</sup>

#### ۱۔ سیدنا آدم علیہ السلام کے آنسو:

اللہ تعالیٰ نے ابلیس کو جنت سے نکال دیا، اور سیدنا آدم علیہ السلام اور ان کی بیوی حواء کے لیے جنت کی تمام نعمتوں اور پھلوں کو حلال بنادیا، صرف ایک درخت کے کھانے سے انہیں روک دیا، اور تنبیہ کر دی کہ دیکھوا گراس کے قریب جاؤ گے، تو اپنے آپ پر ظلم کرنے والے ہو جاؤ گے، شیطان لعین نے جب انہیں اس حال میں دیکھا تو اس کے حسد کی آگ بھڑک لٹھی اور ان کے ساتھ مکروفریب کی سوچ لی، تاکہ وہ جن نعمتوں سے بہرہ مند ہو رہے ہیں، اور جو خوبصورت لباس زیب تن کیے ہوئے ہیں ان سے چھن جائے، چنانچہ اس نے اللہ تعالیٰ کے خلاف افتراضی کر تے ہوئے کہا کہ تمہارے رب نے اس درخت سے اس لیے روکا ہے کہ اگر اسے کھالو گے تو تم فرشتے بن جاؤ گے، پھر کھانے پینے کی محتاجی نہیں رہے گی یا تمہیں موت لاحق نہیں ہو گی اور جنت میں ہمیشہ ہمیشہ کے لیے رہو گے۔ اور ابلیس نے انہیں اپنی صداقت کا یقین

دلانے کے لیے ذات باری تعالیٰ کی قسم کھا کر کہا کہ میں تم دونوں کا انتہائی خیرخواہ ہوں۔ جبکی یہ راز تمہیں بتا دیا ہے۔ حافظ ابن حشیہ رحمۃ الرحمٰن فی الرحمٰن

”ابليس نے قسم کھا کر سیدنا آدم و حوا کو دھوکہ دیا، جس ہے مومن اس وقت دھوکہ کھا

جاتا ہے جب کوئی ناپاک انسان اللہ کو بیچ میں دیتا ہے۔ چنانچہ سلف کا قول ہے کہ

مومن اللہ کے نام کے بعد اپنے ہتھیار ڈال دیا کرتے ہیں۔“<sup>۱</sup>

شیطان نے انہیں ارتکابِ معصیت کی ہمت دلائی، چنانچہ جب انہوں نے اس شجرہِ منوم کو شیطان کے دھوکے میں آ کر کھالیا، تو اس نافرمانی کا انجام فوراً ہی ان کے سامنے آ گیا کہ ان کے لباس ان کے جسموں سے الگ ہو گئے، اور انہیں اپنی شرمگاہیں نظر آ نے لگیں، تو جنت کے درختوں کے پتے لے کر اپنے جسموں پر چپکانے لگے تاکہ اپنی پرده پوشی کریں۔ تب اللہ نے ان سے کہا: کیا میں نے تمہیں اس درخت کے کھانے سے نہیں روکا تھا، اور کہا نہیں تھا کہ شیطان تم دونوں کا کھلاذش نہ ہے؟

اس وقت انہوں نے اپنے گناہ کا اعتراف کیا اور اس پر ندامت کے آنسو بھائے۔ چنانچہ آتا ہے:

((وَلَوْ أَنَّ دُمُوعَ أَهْلِ الْأَرْضِ وَدُمُوعَ دَاوَدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ جَمِيعَ

مَا عَدَلَ دَمُوعَ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ حِينَ أَهْبَطَ مِنَ الْجَنَّةِ .))<sup>۲</sup>

”جب آدم علیہ السلام کو جنت سے پستی میں اتار دیا گیا تو انہوں نے (ندامت کے)

اتنے آنسو بھائے کہ اب اہل زمین کے اور سیدنا داؤد علیہ السلام کے بھائے ہوئے

آنسو بھی ان کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔“

پھر اللہ تعالیٰ نے انہیں سکھایا کہ اپنی غلطی کی معانی کے لیے یہ دعا کریں:

﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ

الْخَسِيرِ يُبَيِّن﴾ (الأعراف: ۲۳)

”اے ہمارے رب! ہم نے اپنے آپ پر ظلم کیا ہے، اور اگر تو نے ہمیں معاف نہیں

کیا اور ہم پر حرم نہیں فرمایا، تو ہم یقیناً خسارہ اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔“  
تب اللہ نے سیدنا آدم و حوا کی توبہ قبول کی۔

## ۲۔ سیدنا عیسیٰ علیہ السلام کے آنسو:

کلام پاک میں جن انبیاء علیہم السلام کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ وہ اللہ کی آیات کی تلاوت سن کر سر بخود ہو جاتے، اور اپنے اللہ کے سامنے آنسو بہاتے تھے ان میں سے سیدنا عیسیٰ علیہم السلام بھی ہیں۔

روایات میں آیا ہے کہ آپ علیہ السلام لوگوں کو نصیحت فرمایا کرتے تھے:  
((طُوبَى لِمَنْ حَزَنَ لِسَانَهُ، وَوَسَعَهُ بَيْتَهُ، وَيَكُنْ مِنْ ذَكْرِ حَطِّيَّتِهِ)) ۱  
”اس شخص کے لیے طوبی ہے جس نے اپنی زبان کی حفاظت کی، اور اس کا گھر اس کو وسیع لگا، اور اپنی خطاؤں پر آنسو بہائے۔“

اور اس کی مورید ”سنن ترمذی“ کی حدیث بھی ہے۔ سیدنا عقبہ بن عامر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کے سے پوچھا؛ اے اللہ کے رسول ﷺ! انجات کیا ہے؟ تو آپ علیہ اصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:  
((أَمْلِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَلَيَسْعُكَ بَيْتُكَ، وَابْلِكَ عَلَى حَطِّيَّتِكَ . )) ۲

”اپنی زبان کی حفاظت کرو، اور تمہارے لیے تمہارا گھر کشادہ ہونا چاہیے (کہ فضول بیٹھ کی بجائے اپنے گھر میں بیٹھے رہو) اور اپنے گناہوں پر (ندامت کے) آنسو بہایا کرو۔“

۱ اس کی صحیح ہے، الزهد لیلمام احمد، ص: ۸۵، رقم: ۳۰۳، کتاب الزهد لابن الحباری، رقم: ۱۱۳، کتاب الزهد لیلمام وکیع: ۲۵۹/۱، رقم: ۳۱، روضۃ العقلاء لابن حبان، رقم: ۵۳، معجم صغیر طبرانی: ۷۸/۱، معجم اوسط: ۱۳۱/۱، مستند الشامیین، رقم: ۱۰۲۔

۲ سنن ترمذی، ابواب الزهد، باب ماجاء فی حفظ اللسان، رقم: ۲۴۰۶، سلسلة الصحيحۃ، رقم: ۸۸۸۔

### ۳۔ سیدنا و اُد علیہ السلام کے آنسو:

سیدنا و اُد علیہ السلام قوت والے تھے اور اپنے رب کی طرف بڑے رجوع کرنے والے تھے، اللہ تعالیٰ نے پھاڑوں کو ان کے لیے مسخر کر دیا تھا، وہ شام اور صبح کے وقت ان کے ساتھ تسبیح پڑھتے تھے، اور چڑیاں بھی ان کے گرد جمع ہو کر تسبیح پڑھتیں، ہر ایک ان کا تابع فرمان تھا، اللہ تعالیٰ نے ان کی سلطنت کو مضبوط بنایا تھا، اور انہیں حکمت اور فیصلہ کرنے کے لیے قوتِ گویائی عطا فرمائی تھی، اسی لیے ان کا کوئی قول عمل حکمت سے خالی نہیں ہوتا تھا۔

مفسرین لکھتے ہیں کہ: ”اللہ تعالیٰ نے انہیں زبور عطا کی ہوئی تھی، جو بے بہا حکمتوں کا خزانہ تھا، اور وہ لوگوں کے درمیان اتنا صحیح فیصلہ کرتے تھے کہ اس وجہ سے سارے لوگ ان سے محبت کرتے تھے، اور کوئی بھی ان کی مخالفت نہیں کرتا تھا۔“

سورہ ص کی آیات (۲۱) سے (۲۵) تک اللہ تعالیٰ نے سیدنا و اُد علیہ السلام کے ایک فیصلے کا ذکر کیا ہے جو ان کی حکمت و دانائی، بالغ نظری اور اللہ سے ان کے شدت خوف پر دلالت کرتا ہے۔ ان آیات کا اجمالي معنی یہ ہے اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ایک دن سیدنا و اُد علیہ السلام کے پاس دو آدمی دروازے سے داخل ہونے کی بجائے دیوار پر چڑھ کر اس محراب میں داخل ہو گئے، جس میں وہ اللہ کی عبادت کیا کرتے تھے، چنانچہ ان دونوں کو اچانک اپنے سامنے دیکھ کر گھبرا گئے، تو انہوں نے کہا: گھبرا یئے مت۔ ہمارے درمیان جھگڑا ہے، ہم میں سے ایک نے دوسرے پر زیادتی کی ہے۔ آپ کے پاس آئے ہیں تاکہ عدل و انصاف کے مطابق ہمارے درمیان فیصلہ کر دیجیے۔ کسی پر زیادتی نہ کیجیے۔ اور صبح راستے کی طرف ہماری راہنمائی کیجیے، پھر وہ آدمی جو اپنے آپ کو مظلوم سمجھتا تھا، کہنے لگا کہ میرے اس بھائی کے پاس ننانوے دنیاں ہیں اور میرے پاس صرف ایک دُنی ہے۔ یہ کہتا ہے کہ تم مجھے اپنی دُنی دے دو، تاکہ اپنی دُنیوں کے ساتھ اسے ملا لوں، اور اپنی چوبی زبانی اور میٹھے بولوں کی وجہ سے مجھ پر غالب آ کر دُنی لے لی ہے۔

سیدنا و اوصیہ السلام نے کہا: اس نے تمہاری ملکیت دُنیٰ مانگ کر تم پر زیادتی کی ہے، اس لیے کہ ننانوے دُنیوں کے ہوتے ہوئے تمہاری دُنیٰ زبردستی لینے کی اسے ضرورت نہیں تھی۔ مزید کہا کہ بہت سے شرکاء اسی طرح اخوت و صداقت کا پاس نہیں رکھتے، اور زیادتی کر بیٹھتے ہیں، حالانکہ برادری کا تقاضا تو یہ ہے کہ اپنے بھائی کو اپنے آپ پر ترجیح دیں۔ البتہ جو لوگ ایمان و تقویٰ کی دولت سے لبریز ہوتے ہیں۔ وہ اُسی زیادتی نہیں کرتے، اور ایسے لوگ بہت کم ہوتے ہیں، دونوں کے واپس چلے جانے کے بعد سیدنا و اوصیہ السلام کے ذہن میں بات آئی کہ یہ قضیہ تو اللہ کی طرف سے ان کا امتحان تھا، اس لیے اپنے رب سے مغفرت طلب کرنے لگے، اور ان کے دل پر خشیت الہی کا ایسا غلبہ ہوا کہ سجدے میں گر کر رونے لگے، اور پوری طرح اپنے رب کی طرف متوجہ ہو گئے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَأَسْتَغْفِرَ رَبَّهُ وَخَرَّ أَكْعَاوَ آنَابَ﴾ (ص: ۲۴)

”پس وہ اپنے رب سے مغفرت طلب کرنے لگے، اور سجدے میں گر گئے اور (ہماری طرف پوری طرح) متوجہ ہو گئے۔“

روایات میں آیا ہے کہ:  
 ((أَنَّ دَاؤْدَ نَبِيَّ اللَّهِ ﷺ بَكَىٰ مِنْ خَطْبَتِهِ حَتَّىٰ هَاجَّ مَا حَوْلَهُ۔)) ①  
 ”اللہ کے نبی سیدنا و اوصیہ السلام یقیناً اپنی خطاطے اتنا روئے کہ پاس والوں نے بھی رونا شروع کر دیا۔“

پھر اللہ نے انہیں معاف کر دیا، فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿فَغَفَرَ نَالَهُ ذُلِّكَ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا كَلْزُ لُغَىٰ وَحُسْنَ مَأْبِ﴾ (ص: ۲۵)

”پس ہم نے ان کی غلطی معاف کر دی، اور یقیناً ان کو ہم سے قربت حاصل تھی، اور

ان کاٹھکانہ اچھا ہے۔“

مفسرین لکھتے ہیں کہ: ”سیدنا داود علیہ السلام کا یہ فیصلہ ان کی حکمت و بالغ نظری اور فیصلوں میں ان کے صائب الرائے اور صحیح ہونے پر دلالت کننا ہے، کیونکہ انہوں نے کسی کی رعایت کیے بغیر حق بات کہی، اور مدعا علیہ کو ٹھنڈک پہنچائی، اور ظالم نے اپنا ظلم جان لیا، اور سب نے بھی جان لیا کہ عدل و انصاف ہر بات پر مقدم ہے، اور یہ اکثر لوگوں میں دوسروں پر زیادتی کرنے کی صفت پائی جاتی ہے۔“<sup>۰</sup>

### ۲۔ سیدنا یعقوب علیہ السلام کے آنسو:

جب سیدنا یوسف علیہ السلام مفقود اخبار ہو گئے تو سیدنا یعقوب علیہ السلام، سیدنا یوسف علیہ السلام کی گمشدگی پر شدید حزن و ملال کا اظہار کرنے لگے، اس لیے کہ ان کی مصیبتوں کی ابتداء انہی کی گمشدگی سے ہوئی تھی، وہ گم ہوئے، بعد میں بنیامین غلام بنالیے گئے اور پھر بڑے بیٹے نے بنیامین کے حادثے سے متاثر ہو کر مصر میں ہی غریب الوطنی کی زندگی اختیار کر لی، اور باپ یعقوب علیہ السلام کو مدد و کھانا پسند نہیں کیا۔

سیدنا یعقوب علیہ السلام، سیدنا یوسف علیہ السلام کے گم ہونے کے بعد گھٹ گھٹ کر اتنا روئے کہ مسلسل آنسو بہتے رہنے سے آنکھیں سفید ہو گئیں۔ اللہ ذوالجلال والا کرام کا فرمان ہے:

﴿وَابْيَضَّتْ عَيْنُهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ﴾ (یوسف: ۸۴)

”اور غم سے ان کی آنکھیں سفید ہو گئیں، اور اپنا درد اور غم دل میں چھپائے رہتے تھے۔“

سیدنا یعقوب علیہ السلام کا حالت زار دیکھ کر ان کے بیٹوں کو ان پر بڑا رحم آتا تھا، اور ان کی حالت دن بدن غیر ہونے لگی۔ اور ڈرے کہ کہیں سیدنا یوسف علیہ السلام کا غم ان کے دل کو نہ کھا جائے، اور ان کی موت کا سبب نہ بن جائے۔ تو انہوں نے ان سے کہا:

❶ تيسیر الرحمن، ص: ۱۲۷۶، ۱۲۷۷۔ تھوڑی تبدیلی کے ساتھ۔

﴿تَأَلُّهُ تَفْتَوْا تَدْكُرُ يُوسُفَ حَتَّىٰ تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَلِكَيْنَ﴾ (یوسف: ۸۵)

”اللہ کی قسم! آپ یوسف علیہ السلام کو اسی طرح ہمیشہ یاد کرتے رہیں گے، یہاں تک کہ گھل کرموت کے قریب ہو جائیں گے، یا ہلاک ہو جائیں گے۔“  
☆.....سیدنا یعقوب علیہ السلام کا اپنا حال زارِ اللہ سے بیان کرنا

لیکن سیدنا یعقوب علیہ السلام فرماتے ہیں:

﴿إِنَّمَا أَشْكُوا بَيْنَيْ وَحْزَنِي إِلَى اللَّهِ﴾ (یوسف: ۸۶)

”میں اپنا در غم اور حزن والم اللہ سے کہتا ہوں۔“

اور اسی کی بارگاہ میں دعا کرتا ہوں، اس سے ایجات کرتا ہوں، کسی انسان سے نہیں، لہذا تم لوگ مجھے میرے حال پر چھوڑ دو۔



## رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے آنسو

رسول اللہ ﷺ کی پاک زندگی کے تمام احوال پر نظر دوڑائی جائے، مگر اور مدنی زندگی کے واقعات پر نگاہ ڈالی جائے تو احساس ہوتا ہے کہ آپ ﷺ دلی گداز کے مالک تھے، زندگی کے مصائب و آلام پر آپ علیہ الصلاۃ والسلام نے بردباری اور خل کا اظہار فرمایا، مگر غم و لام کے وہ فطری جذبات احیاناً آنسوؤں کے ستارے بن کر رسول اللہ ﷺ کی پیکوں پر چمک اٹھے اور بعض دفعہ چہرہ پر انوار پر ڈھلک گئے۔ راتوں کی خلوت میں اور سخت جانیوں کے مقابلہ میں آپ ﷺ اپنے مالک حقیقی کی طرف التفات فرماتے ہیں، اور الجاؤں کی صورت میں آنسوؤں کی جھٹری ساون کی برسات کی طرح شروع ہو جاتی ہے، مگر یہ کیفیت دہاڑیں مار کر رونا نہ تھا، صرف آنسوؤں سے آنکھیں ڈبڈا جاتی تھیں، اگر بہت ہوا تو آنکھیں اشکبار ہو جاتیں اور گریہ کی آواز سینہ سے نکلتی معلوم ہوتی، آپ ﷺ کا گریب کبھی میت کے لیے ہوتا، کبھی اپنی امت کے لیے، کبھی خشیت الہی سے، کبھی قرآن سننے سے جس میں شوق، محبت اور خشیت کی آمیزش ہوتی۔ ذیل کی سطور میں ہم ان شاء اللہ آپ کے ایسے واقعات کو پیش کریں گے، جن میں آپ علیہ الصلاۃ والسلام کے آنسو بہانے کا ذکر ہو گا۔

☆.....نبی کریم ﷺ اپنی والدہ ماجدہ کی قبر کے پاس بیٹھ کر بے اختیار رونے لگے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور سیدنا بریدہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی ﷺ سے اجازت لے کر جب اپنی والدہ کی قبر کی زیارت کے لیے تشریف لے گئے تو والدہ کی قبر کے پاس بیٹھ کر بے اختیار رونے لگے۔ آپ ﷺ کے ساتھ جو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم تھے وہ بھی آپ ﷺ کو

روتے دیکھ کر بے اختیار روپڑے۔ ①

### ☆.....رسول اللہ ﷺ نے سیدہ خدیجہ رضی اللہ عنہا کی وفات کے بعد ان کا ہار دیکھا تو بے اختیار آنسو ہانے لگے

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ جب مکے والوں نے اپنے قیدی مدینے بھیجے تو اس وقت زینب رضی اللہ عنہا نے ابوالعاص کے بد لے میں کچھ مال بھیجا اور اس مال میں ایک ہار بھیجا تھا، جو سیدہ خدیجہ رضی اللہ عنہا کا تھا، انہوں نے یہ جہیز میں دیا تھا۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: جب آپ نے اس ہار کو دیکھا تو سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کی حالت غربت پر آپ بے اختیار روپڑے، (اور مصاحت خدیجہ رضی اللہ عنہا یاد آئی، اس لیے کہ یہ ہار ان کے گلے میں رہتا تھا) چنانچہ آپ ﷺ نے صحابہ سے فرمایا: اگر تم مناسب جانو تو زینب کی خاطر کے لیے اس کے قیدی کو چھوڑ دو، اور جو مال اس کا ہے وہ بھی اس کو واپس کر دو، سب نے سراطاعت ختم کر دیا، یعنی صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: ہاں سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کامال بھی پھیر دیتے ہیں اور ابوالعاص کو بھی رہا کر دیتے ہیں۔ ②

☆.....رسول اللہ ﷺ اپنے جگر گوشہ سیدہ ام کلثوم رضی اللہ عنہا کی قبر پر بیٹھ کر رونے لگے سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ تم نبی کریم ﷺ کی ایک بیٹی (سیدہ ام کلثوم رضی اللہ عنہا) کے جنازہ میں حاضر تھے، (وہ سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی بیوی تھیں جن کا انتقال ۵۵ میں ہوا) حضور اکرم ﷺ قبر پر بیٹھے ہوئے تھے۔ انہوں نے کہا کہ میں نے دیکھا کہ آپ ﷺ کی آنکھیں آنسوں سے بھر آئی تھیں۔ ③

❶ صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب استغذان النبي ﷺ ربہ عزوجل فی زیارة قبر أمه، رقم: ۲۲۵۹، سنن ابن داؤد، کتاب الجنائز، باب فی زیارة القبور، رقم: ۳۲۳۴، سنن ابن ماجہ، کتاب الجنائز، باب ماجاء فی زیارة قبور المشرکین، رقم: ۱۵۲۲، سنن نسائی، کتاب الجنائز، باب زیارة قبر شرک، رقم: ۲۰۳۶

❷ البانی رضی اللہ عنہ نے اسے حسن کہا ہے۔ صحیح ابو داؤد، کتاب الجهاد، باب فی فداء الأُسْرَى بِالْمَال، رقم: ۲۶۹۲

❸ صحیح بخاری، کتاب الجنائز، رقم: ۱۲۸۵

☆.....سیدہ نبی نبی کے بیٹی کی وفات پر نبی کریم ﷺ کے آنسو

سیدنا اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ مولیٰ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ آپ ﷺ کی بیٹی (نبی نبی) کا خادم آیا اور عرض کیا: ”اللہ کے رسول! نبی نبی آپ ﷺ کو بلا رہی ہے اور اس کا بچہ بسترِ مرگ پر ہے۔“ نبی ﷺ نے فرمایا: ”بیٹی سے کہہ دو:

((إِنَّ لِلَّهِ مَا أَخَذَ وَلَهُ مَا أَعْطَى وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِأَجَلٍ مُّسَمٍ  
فَلَتَصِيرُ وَلَتَحْتَسِبُ .))

”بلاشبہ اللہ، ہی کا ہے جو کچھ وہ واپس لے لیتا ہے یا عطا کرتا ہے، اور اس کے ہاں ہر چیز کا وقت مقرر ہے، پس چاہیے کہ صبر کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹنے پائے۔“

خادم نے نبی ﷺ کا پیغام سیدہ نبی نبی تک پہنچا دیا۔ سیدہ نبی نبی نے حضور ﷺ کو پھر پیغام بھیجا، اور قسمِ دلائی کہ آپ ﷺ ضرور تشریف لایں۔ (یہ سن کر) حضور اکرم ﷺ چل پڑے۔ آپ کے ساتھ سیدنا سعد بن عبادہ، سیدنا معاذ بن جبل اور سیدنا ابی بن کعب اور سیدنا زید بن ثابت نبی نبی بھی تھے۔ جب بچہ نبی ﷺ کو دکھایا گیا تو وہ اس وقت دم توڑ رہا تھا اور سکیاں بھر رہا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے بچے کو گود میں لیا تو رسول اکرم ﷺ کی آنکھوں سے بے اختیار آنسو جاری ہو گئے۔ سیدنا سعد بن عبادہ نبی نبی نے جب آپ کی آنکھوں میں آنسو دیکھے تو تجب سے پوچھا: ”اے اللہ کے رسول ﷺ! یہ کیا؟“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”یرحم دلی ہے۔“

اللہ تعالیٰ انہی بندوں پر حرم کرتا ہے جو دوسروں پر حرم کرتے ہیں۔ ①

☆.....نبی کریم ﷺ کا اپنے بیٹی سیدنا ابراہیم رضی اللہ عنہ کی جدائی میں آنسو بہانا سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ابو سیف اوبہار

خوب الہی سے بننے والے آنسو ۱۹۹

کے ہاں گئے، یہ ابراہیم (رسول اللہ ﷺ کے صاحبزادے ﷺ) کو دودھ پلانے والی اناکے شوہر تھے۔ آنحضرت ﷺ نے ابراہیم ﷺ کو گود میں لیا، اور پیار کیا اور سونگا۔ پھر اس کے بعد ہم ان کے ہاں گئے۔ دیکھا کہ اس وقت ابراہیم ﷺ دم توڑ رہے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ کی آنکھیں آنسوؤں سے بھرا ہیں۔ تو سیدنا عبد الرحمن بن عوف ﷺ بول پڑے کہ یا رسول اللہ! اور آپ بھی لوگوں کی طرح بے صبری کرنے لگے؟ حضور اکرم ﷺ نے فرمایا: ابن عوف! یہ بے صبری نہیں یہ تورحمت ہے۔ پھر آپ ﷺ دوبارہ روئے اور فرمایا: آنکھوں سے آنسو جاری ہیں اور دل غم سے نڑھاں ہے، لیکن زبان سے ہم وہی کہیں گے جو ہمارے پروڈگار کو پسند ہے اور اے ابراہیم! ہم تیری جدائی پر غمگین ہیں۔<sup>۱</sup>

☆.....نبی کریم ﷺ کا پنے جال نثار سیدنا سعد بن عبادۃ الرشیعہ کی مرض پر آنسو بھہ نکلے

((عَنْ أَبْنِ عُمَرَ قَالَ: أَشْتَكَى سَعْدُ بْنُ عَبَادَةَ شَكُوْرَى، فَاتَّاهَ رَسُولُ اللَّهِ يُوعِدُهُ مَعَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، وَسَعْدُ بْنُ أَبْيَ وَقَاصِ، وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ، وَجَدَهُ فِي غَشْيَةٍ فَقَالَ: ((أَقْضَى؟)) قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ! فَبَكَى رَسُولُ اللَّهِ . فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ بُكَاءَ النَّبِيِّ بَكَوْا، قَالَ: ((أَلَا تَسْمَعُونَ؟ إِنَّ اللَّهَ لَا يُعِذِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ، وَلَا يُحْزِنِ الْقَلْبِ، وَلِكِنْ يُعِذِّبُ بِهَذَا)) وَأَشَارَ إِلَى لِسَانِهِ ((أَوْ يَرْحُمُ))<sup>۲</sup>

”سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہما بیان فرماتے ہیں کہ سیدنا سعد بن عبادۃ الرشیعہ بیمار ہوئے تو رسول اللہ ﷺ عبد الرحمن بن عوف، سعد بن ابی وقار اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم

<sup>۱</sup> صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب قول النبي ﷺ إنا باك لمحزونون، رقم: ۱۳۰۳

<sup>۲</sup> صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب البکاء عند المريض، رقم: ۱۳۰۴، وصحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب البکاء على الميت، رقم: ۹۲۴.

کی معیت میں ان کی مزاج پرسی کے لیے تشریف لے گئے، جب ان کے پاس پہنچے تو انہیں بے ہوشی کی حالت میں پایا۔ آپ نے پوچھا: کیا ان کا انتقال ہو گیا ہے؟ انہوں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! نہیں۔ تو رسول اللہ ﷺ بے اختیار روپڑے، جب لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کو روتے ہوئے دیکھا تو ان پر بھی گریہ طاری ہو گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: کیا تم سنتے نہیں؟ کہ اللہ تعالیٰ آنکھ کے آنسو کی وجہ سے عذاب دیتا ہے اور نہ دل کے غم کے سبب۔ لیکن وہ تو اس کی وجہ سے عذاب دیتا ہے اور اپنی زبان کی طرف اشارہ فرمایا۔ یا رحم فرماتا ہے۔“

#### ☆.....فقہ الحدیث:

مذکورہ بالاحدیث میں چند فوائد ہیں:

- ۱: مریض کی عیادت کرنا۔
- ۲: صاحب فضیلت کا مفضول (یعنی کم فضل والے) شخص کی عیادت کے لیے جانا۔
- ۳: امام اپنے پیر و کاروں (رعايا) کی عیادت کے لیے جائے۔
- ۴: نبی عن المکنر یعنی غیر شرعی کام سے روکنا اور اس پر وعید کا بیان ہے۔

☆.....نبی کریم ﷺ کو جب تین سپہ سالاروں رعنی اللہ ﷺ کی شہادت کا علم ہوا تو

آپ ﷺ کی آنکھوں سے آنسو بہہ نکلے

سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے زید، جعفر اور عبد اللہ بن رواحتہ رعنی اللہ ﷺ کی شہادت کی خبر اس وقت صحابہ رضی اللہ عنہم کو دی تھی جب ان کے متعلق کوئی خبر نہیں آئی تھی۔ آپ فرماتے جا رہے تھے کہ اب سیدنا زید رضی اللہ عنہ جہنمڈ اٹھائے ہوئے ہیں، اب وہ شہید کر دیئے گئے۔ اب سیدنا جعفر رضی اللہ عنہ نے جہنمڈ اٹھایا، وہ بھی شہید ہو گئے، آنحضرت ﷺ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔ آخر اللہ کی تواروں میں سے ایک توار سیدنا

خالد بن ولید رضی اللہ عنہ نے جھنڈا پنے ہاتھ میں لے لیا اور اللہ نے ان کے ہاتھ پر فتح عنایت فرمائی۔ ①

☆.....اللہ تعالیٰ کے خوف اور اس کی ملاقات کے شوق میں رسول اللہ ﷺ کے

آنسو بہہ جانا:

سیدنا عبداللہ بن شثیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں رسول اللہ کریم کی خدمت میں حاضر ہوا، اور آپ ﷺ نماز پڑھ رہے تھے۔ (میں نے دیکھا کہ) آپ کے سینے سے رونے کی وجہ سے اس طرح آوازنکل رہی تھی، جیسے چولہے پر کھی ہوئی ہندیا سے نکلتی ہے۔ ②

☆.....رسول اللہ ﷺ کا اپنی امت پر خوف کے آنسو بہانا:

☆.....اور سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے قرآن پڑھ کر سناو، میں نے کہا: ”یا رسول اللہ! کیا میں آپ کو قرآن پڑھ کر سناوں؟ جبکہ قرآن آپ پر اتراتے ہے؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”میں اپنے علاوہ دوسرے سے سننا پسند کرتا ہوں۔“ چنانچہ میں نے آپ کے سامنے سورہ النساء پڑھی، یہاں تک کہ جب میں اس آیت پر پہنچا:

﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ يُشَهِّدُهُ وَجْهُنَا بِكَ عَلَى هُؤُلَاءِ شَهِيدًا﴾ (النساء: ۴۱)

”پس اس وقت کیا حال ہو گا جب ہم ہرامت میں سے ایک گواہ لاٹیں گے اور آپ کوان پر گواہ بنائیں گے۔“

تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”بس اب کافی ہے۔“ میں آپ کی طرف متوجہ ہوا تو دیکھا کہ آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔ ③

① صحیح بخاری، کتاب المغاری، باب غزوۃ موتة من أرض الشام، رقم: ۴۲۶۲۔

② صحیح أبو داؤد، کتاب الصلاة، باب البکاء فی الصلاة، رقم: ۹۰۴، صحیح سنن ترمذی، ابواب الشمائیل المحمدیة، باب ماجاء فی بكاء رسول الله، رقم: ۳۲۱۔

③ صحیح بخاری، کتاب التفسیر، تفسیر سورہ النساء، باب فکیف إذا جئنا، رقم: ۴۵۸۲، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب فضل استماع القرآن..... رقم: ۸۰۰۔

شامل کے کسی شارح نے کہا ہے کہ: ”رسول اللہ ﷺ کا اپنی امت کے لیے خوف سے آنسو بہانا۔ آپ کی فرط رحمت اور آپ ﷺ کی شفقت کی وجہ سے تھا، جیسا کہ امت کی تکلیف آپ پرشان گزرتی تھی۔“ ① فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ (التوبہ: ۱۲۸)

”مسلمانو! تمہارے لیے تم ہی میں سے ایک رسول آئے ہیں، جن پر ہر وہ بات شاق گزرتی ہے جس سے تھیں تکلیف ہوتی ہے، تمہاری ہدایت کے بڑے خواہشمند ہیں، مومنوں کے لیے نہایت شفیق و مہربان ہیں۔“

☆..... فلکر آخرت سے رسول اللہ ﷺ کا ساری ساری رات رو تے رہنا:  
سیدنا ابوذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ رسول اللہ ﷺ تمام رات رو تے رہے اور صبح

تک نماز میں یہ آیت تلاوت فرماتے رہے:

﴿إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (المائدہ: ۱۱۸)

”اگر تو انہیں عذاب دے تو تیرے بندے ہیں اور اگر تو معاف کرے تو تو غالب حکمت والا ہے۔“ ②

☆..... نبی ﷺ کا غزوہ بدرا کے دن درخت کے نیچے آنسو بہانا:  
☆..... اور سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ”بدرا کے دن سیدنا مقداد کے علاوہ ہمارے ساتھ کوئی بھی گھر سوار نہیں تھا۔ ہم سے ہر شخص گہری نیند سویا، سوائے اللہ کے نبی ﷺ کے جو

① دلیل الفالحین: ۳۶۹ / ۲

② صحیح سنن ابن ماجہ، کتاب الصلاۃ، باب ماجاء فی القراءة فی صلاۃ اللیل، رقم: ۱۳۵۰، مسند  
احمد: ۱۴۹/۵

ایک درخت کے نیچے بیٹھ کر ساری رات اللہ کی عبادت کرتے اور روتے رہے۔<sup>❶</sup>

آپ ﷺ کا یہ کریمہ اللہ رب العزت کا شکر ادا کرنے کے لیے تھا کہ اس نے اعلاءِ کلمتہ اللہ کے لیے جہاد کی توفیق بخشی، اور کفار کے خلاف ان کی مدد فرمائی۔

☆..... قبر کا منظر دیکھ کر آپ ﷺ کے بے اختیار آنسو بہ پڑے

((عَنْ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي جَنَازَةَ، فَجَلَسَ عَلَى شَفِيرِ الْقَبْرِ، فَبَكَى حَتَّى بَلَّ الثَّرَى، ثُمَّ قَالَ ((يَا إِخْرَانِي لِمَثْلِ هَذَا فَأَعِدُّوا .))<sup>❷</sup>

”سیدنا براء بن ابی اثیرؓ سے روایت ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک جنازے میں تھے۔ آپ ﷺ قبر کے کنارے بیٹھ کر رونے لگے، حتیٰ کہ مٹی آپ ﷺ کے آنسو والی سے تر ہو گئی، پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”اے میرے بھائیو! اس کے لیے (یعنی قبر کے لیے) کچھ تیاری کرو۔“

☆..... سورج کو گہن لگنے پر نبی ﷺ کا تضرع و عاجزی سے آنسو بہانا:

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے ثقہ روایت ہے کہ ایک دفعہ نبی ﷺ کے زمانہ میں سورج کو گہن لگا، نبی ﷺ اٹھے اور نماز شروع کر دی۔ آپ ﷺ نے اتنی دریتک قیام کیا کہ یوں معلوم ہونے لگا کہ جیسے آپ رکوع میں نہیں جائیں گے پھر جب آپ ﷺ رکوع میں گئے تو اتنی دریتک رہے کہ یوں معلوم ہوا کہ اب آپ سجدہ میں نہیں جائیں گے۔ سجدہ سے اٹھنے کے بعد آپ ﷺ قعدہ میں اتنی دریتک بیٹھے کہ یوں معلوم ہوا جیسے آپ ﷺ دوبارہ سجدہ میں نہ جائیں گے اس کے بعد آپ ﷺ (دوسرے) سجدہ میں گئے تو یوں محسوس ہوا جیسے آپ ﷺ سر کو دوبارہ نہ اٹھائیں گے۔ اس کے بعد آپ نے ایک گھر انسان لیا اور روتے ہوئے ”اُف،

❶ مسند احمد: ۱۲۵/۱، سنن نسائی کبیری، رقم: ۸۲۳، ابن خزیم نے اسے صحیح کہا ہے، رقم: ۸۹۹۔

❷ صحیح سنن ابن ماجہ، کتاب الزهد، باب الحزن والبكاء، رقم الحدیث: ۴۱۹۵، مسند احمد: ۴/۲۹۴۔

اُف، کر کے اللہ تعالیٰ سے کہا:

”اے میرے رب! کیا تو نے مجھ سے وعدہ نہیں کیا تھا کہ جب تک میں ان لوگوں کے درمیان ہوں تو انہیں عذاب نہیں دے گا؟ اے رب! کیا تو نے مجھ سے وعدہ نہیں کیا تھا کہ جب تک یہ لوگ تو بہ کرتے رہیں گے انہیں عذاب نہ دیا جائے گا۔  
اے رب! ہم تجھ سے توبہ کے طلب گار ہیں۔“

جب آپ ﷺ نے دور کعت نما ختم کی، اس وقت تک سورج گہن ختم ہو چکا تھا۔ اس کے بعد آپ ﷺ اٹھے اور اللہ کی تعریف بیان کی، اطمینان کا سنس لیا اور فرمایا: ”سورج اور چاند اللہ کی نشانیوں میں سے دون شانیاں ہیں، انہیں کسی کے مرنے یا پیدا ہونے سے گہن نہیں لگتا۔ پس جب تم گہن لگتا دیکھو تو اللہ کی یاد میں مصروف ہو جاؤ۔“<sup>❶</sup>

☆.....نبی کریم ﷺ کا اپنی امت پر شفقت کے طور پر آنسو بہانا

((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ  
تَلَاقَ وَلَهُ تَعَالَى فِي إِبْرَاهِيمَ ॥ رَبِّ إِنَّهُ أَصْلَلَنَّ كَثِيرًا مِّنَ  
النَّاسَ فَمَنْ تَبَعَّنِي فَإِنَّهُ مَنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ۔ الْآيَةُ ٦٦  
وَقَالَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ॥ إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ  
فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ॥ فَرَفَعَ يَدَيهِ وَقَالَ: [أَللَّهُمَّ أَمْتَنِي  
أُمَّتِي وَبَكُّى فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَا جِبْرِيلُ اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ  
وَرَبِّكَ أَعْلَمُ فَسَلِّهُ مَا يُكِيْلُكَ فَاتَّاهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَسَالَهُ  
فَأَخْبَرَهُ وَهُوَ أَعْلَمُ، فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَا جِبْرِيلُ

❶ صحیح أبو داؤد، کتاب صلاة الإستسقاء، باب من قال يركع رکعتین، رقم: ۱۱۹۴، صحیح سنن نسائی، کتاب الصلاة: ۱۴۰۱/۱، جامع الأصول: ۱۸۱/۶.

اَذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ فَقُلْ اِنَّا سَنُرْضِيْلَكَ فِي اُمَّتِكَ وَلَا نَسُوْكَ) ①

”سیدنا عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وہ

آیت تلاوت فرمائی جس میں سیدنا ابراہیم علیہ السلام کا یہ قول ہے:

”اے میرے پروردگار! ان بتوں نے بہت سے لوگوں کو گراہ کیا پس جو شخص

میرے چھپے چلا وہ میرا (فرمانبردار) ہے، اور جس نے میری نافرمانی کی (اس کے

لیے) تو بخشنے والا میرا ہے۔“ (ابراهیم: ۳۶)

اور پھر وہ آیت تلاوت فرمائی جس میں سیدنا عسیٰ علیہ السلام کا قول ہے:

”اگر تو انہیں عذاب دے تو وہ تیرے بندے ہیں اور اگر تو انہیں معاف فرمادے تو

بے شک تو غالب اور حکمت والا ہے۔“ (ماائدہ: ۱۱۸)

اس کے بعد آپ ﷺ نے اپنے ہاتھ (اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں) پھیلادیئے اور

عرض کیا: یا اللہ! میری امت، یا اللہ! میری امت، اور ورنے لگے۔ اللہ تعالیٰ نے

ارشاد فرمایا: اے جبریل! محمد (ﷺ) کے پاس جاؤ اور پوچھو کہ آپ کیوں روتے

ہو؟ اور اے جبریل تیر ارب تو خوب جانتا ہے (کہ محمد ﷺ کیوں روتے ہے)

ہیں) چنانچہ جبریل علیہ السلام حاضر ہوئے، اور سیدنا محمد عربی ﷺ سے دریافت

کیا (کہ آپ کیوں روتے ہیں؟) سیدنا محمد ﷺ نے رونے کی وجہ بتائی، اور

جبریل علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کو جا کر بتایا، حالانکہ اللہ تو خوب جانے والا ہے۔ تب

اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: اے جبریل! سیدنا محمد ﷺ کے پاس جاؤ اور بتا کہ

ہم (یعنی اللہ تعالیٰ) تمہاری امت کے معاملے میں تمہیں خوش کر دیں گے اور

نار خیز نہیں کریں گے۔“

① صحیح مسلم، کتاب الإیمان، باب دعاء النبی ﷺ لامته وبکائہ شفقة علیہم، رقم: ۴۹۹.

☆.....عذاب کا منظر دیکھ کر رسول اللہ ﷺ کے آنسو بہہ جانا

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”جب بدر کے قیدیوں کو باندھ لیا گیا تو رسول اللہ ﷺ نے ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہم سے پوچھا: ”ان قیدیوں کے ساتھ ہمیں کیا سلوک کرنا چاہیے؟“ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا یا رسول اللہ! یہ ہمارے رشتہ دار ہیں۔ میرا خیال ہے انہیں فدیہ لے کر رہا کر دیا جائے۔ اس سے ہمیں کافروں کے مقابلہ میں قوت ملے گی۔ شاید اللہ ان کے دلوں کو حق کی طرف موڑ دے۔ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے کہا:

اے ابن خطاب! تمہارا کیا خیال ہے؟

وہ بیان کرتے ہیں کہ میں (عمر) نے کہا: نہیں اللہ کی قسم! مجھے سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی تجویز سےاتفاق نہیں ہے۔ میرا خیال ہے کہ ہمیں ان کی گرد نہیں کاٹ دینی چاہیے۔ لہذا آپ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو عقیل کی گردن کاٹنے کا حکم دیں، اور میں اپنے رشتہ داروں کو قتل کرتا ہوں۔ کیوں کہ یہ کفار کے اہم لوگ اور سردار ہیں۔ اللہ کے رسول ﷺ نے میری تجویز مانے کی بجائے سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی رائے کو پسند فرمایا۔ اس سے اگلے دن جب میں آیا تو میں نے نبی ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ کو اکٹھے بیٹھے دیکھا اور وہ دونوں رو رہے تھے۔ میں نے کہا: ”یا رسول اللہ ﷺ! مجھے بھی بتائیے کہ کس چیز نے آپ دونوں کو زوالیا ہے؟ اگر وہ بات رو نے والی ہوئی تو میں بھی رو پڑوں، اور اگر وہ رو نے والی بات نہ بھی ہوئی تو میں صرف آپ دونوں کا ساتھ دینے کے لیے روؤں گا۔“

پس اللہ کے رسول ﷺ نے کہا: تمہارے ساتھیوں نے فدیہ لینے کے بارے میں مجھے رائے دی ہے، (اس لیے میں رو رہوں) کہ مجھ پر تمہاری سزا پیش کی گئی جو مجھے اس درخت سے زیادہ قریب لگ رہی ہے۔ اللہ قادر اور قدیر نے قرآن میں فرمایا ہے:

﴿مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّىٰ يُشْخَنَ فِي الْأَرْضِ تُرْيَدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ لَوْلَا كَتَبَ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيهَا أَخْذَتُمْ عَذَابَ عَظِيمٍ فَكُلُوا هَمَّا غَنِيتُمْ حَلَّا طَيِّبًا وَانْتُقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾

(الأنفال: ۶۹، ۶۷)

”نبی کے لیے یہ مناسب نہیں تھا کہ اس کے پاس جنگی قیدی آئے حتیٰ کہ زمین (میدانِ جنگ) میں کافروں کو اچھی طرح قتل نہ کر دیا جاتا، تم دُنیا کا مال چاہتے ہو جب کہ اللہ (تمہارے لیے) آخرت چاہتا ہے، اور اللہ ہی غالب اور حکمت والا ہے۔ اگر ایسا پہلے سے نہ لکھا جا پکا ہوتا تو جو تم نے (福德یہ) لیا اس کے لیے تمہیں بہت بڑی سزا دی جاتی۔ جو تم نے بطور مال غنیمت حاصل کیا ہے اسے کھا سکتے ہو یہ حلال اور پاکیزہ ہے، اور اللہ سے ڈرو، اور یقیناً اللہ بخششے والا اور حرم والا ہے۔“ ①



① صحيح مسلم، کتاب الجهاد، باب الإمداد بالملائكة في غزوة بدر وإباحة الغنائم، رقم: ۴۵۸۸.

## صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے آنسو

**فضائل صحابہ رضی اللہ عنہم:**

اللہ رب العزت نے رسول اللہ ﷺ کی رسالت کی گواہی دینے کے بعد آپ کے صحابہ کی تعریف کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدُّ أَعْمَلَ الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ  
تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي  
وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَقْلُومُهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَمَقْلُومُهُمْ فِي  
الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَظْئَهُ فَازْرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوْى عَلَى  
سُوْقِهِ يُعْجِبُ الرُّرَاعَ لِيَغْيِظَ إِلَهُ الْكُفَّارِ وَعَنِ اللَّهِ الَّذِينَ آمَنُوا  
وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا﴾ (الفتح: ۲۹)

”محمد (ﷺ) اللہ کے رسول ہیں، اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں، وہ کافروں کے لیے بڑے سخت ہیں، اور آپس میں نہایت مہربان ہیں، آپ انہیں رکوع و تحدود کرتے دیکھتے ہیں، وہ لوگ اللہ کی رضا اور اس کے فضل کی جستجو میں رہتے ہیں۔ سجدوں کے اثر سے ان کی نشانی ان کی پیشانیوں پر عیاں ہوتی ہے، تورات میں ان کی یہی مثال بیان کی گئی ہے اور انجیل میں بھی ان کی یہی مثال بیان کی گئی ہے، اس کھیت کی مانند جس نے پہلے اپنی کو نیل نکالی، پھر اسے سہارا دیا تو وہ موٹی ہو گئی، پھر اپنے تنے پر سیدھی کھڑی ہو گئی، وہ کھیت اب کاشنکاروں کو خوش کر رہا ہے (اللہ نے ایسا اس لیے کہا) تاکہ ان مسلمانوں کے ذریعہ کافروں کو غصباً ک بنائے، ان

میں سے جو ایمان لائے اور انہوں نے عمل صالح کیا اُن سے اللہ نے مغفرت اور  
اجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔

اس آیت سے پچھلی آیت (۲۸) میں اللہ تعالیٰ نے گواہی دی ہے کہ اس نے نبی  
کریم ﷺ کو اپنا رسول بنانے کر بھیجا ہے۔ اس کی مزید تاکید کے طور پر اللہ نے اس آیت میں فرمایا  
کہ محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں، اور آپ کے لیے یہ گواہی دینا گویا آپ کے لیے ہر وصفِ جبیل کی  
گواہی ہے، اس لیے کہ اللہ کے رسول تمام اخلاقی کریمہ اور اوصافِ حمیدہ سے متصف ہوتے ہیں۔  
پھر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی مدح کرتے ہوئے اللہ عز وجل نے فرمایا کہ وہ کفار کے لیے  
ایسے ہی سخت ہوتے ہیں جیسے شیر اپنے شکار کے لیے سخت ہوتا ہے۔ اور آپس میں ایک دوسرے  
کے لیے نہایت ہی رحم دل ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تعریف کرتے  
ہوئے سورۃ المائدہ میں فرمایا:

﴿أَذِلَّةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةٌ عَلَى الْكُفَّارِ﴾ (المائدہ: ۵۴)  
”وہ مونوں کے لیے مانند ابریشم نرم ہوتے ہیں، اور کافروں کے لیے مانند فولاد  
سخت ہوتے ہیں۔“

ہو حلقة پیاراں تو بریشم کی طرح نرم  
رزم حق و باطل ہو تو فولاد ہے مومن  
ملوک کے ساتھ ان کا معاملہ ایسا ہوتا ہے، اور خالق کے ساتھ ان کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ  
وہ اپنے رب کی جنت اور اس کی خوشنودی کے لیے کثرت سے نماز پڑھتے ہیں، جیسا کہ فرمان  
باری تعالیٰ ہے:

﴿يَئِدُّونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدُوَةِ وَالْعَشِّيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُمْ﴾ (الانعام: ۵۲)  
”وہ صح و شام اپنے رب کو پکارتے ہیں، اس کی خوشنودی چاہتے ہیں۔“

اور اللہ کے ان نیک بندوں کی علامت کثرتِ تہجد اور کثرتِ تہجد و نوافل کی وجہ سے ان کی پیشانیوں پر پائی جاتی ہے، اور صحابہ کی یہ نشانی انجیل اور تواتر میں بھی پائی جاتی ہے۔ اہل علم کی ﴿وَمَثَلَهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أُخْرَجَ شَطَأً﴾ کے اعراب کے متعلق دو رائے ہیں جو کہ درج ذیل ہیں:

★ ﴿وَمَثَلَهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ﴾ مبتدا ہے اور ﴿كَزَرْعٍ﴾ اس کی خبر ہے، اور معنی یہ ہے کہ انجیل میں ان کی مثال پودے کی ہے..... الخ

★ ﴿مَثَلَهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ﴾ ﴿مَثَلَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ﴾ پر معطوف ہے، اور ”کَزَرْع“ مبتدا محفوظ کی خبر ہے، جس کی تقدیر ﴿هُمْ كَزَرْع﴾ ہے، اور معنی یہ ہے کہ صحابہ کی مثال ان پودے کی ہے جو زمین سے اپنی کونپل نکالتا ہے، پھر وہ بڑھ کر درخت بن جاتا ہے، پھر درخت موٹا ہو جاتا ہے، پھر وہ اپنے تنے پر کھڑا ہو جاتا ہے، جسے دیکھ کر کاشتکار خوش ہوتا ہے۔

علامہ شوکانی رحمۃ اللہ علیہ رقم طراز ہیں کہ ”اللہ تعالیٰ نے اس مثال کے ذریعہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی حالت بیان کی ہے کہ ابتداء میں ان کی تعداد کم ہو گی، پھر ان کی تعداد بڑھتی جائے گی، اور وہ پودے کی مانند قوی سے قوی تر ہوتے جائیں گے، اور ایسا اس لیے ہو گا تاکہ اللہ تعالیٰ ان کی کثرت اور قوت کے ذریعہ کافروں کے غیظ و غضب میں اضافہ کرے۔ ①

آیت کے آخر میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اللہ نے اپنے ان بندوں سے جنہیں صحابہ رسول کہا جاتا ہے، اور جن کے لیے اللہ نے ایمان اور عمل صالح کی گواہی دی ہے، وعدہ کیا ہے کہ وہ ان کے گناہوں کو معاف کر دے گا، اور انہیں اجر عظیم اور ثواب جزیل یعنی جنت عطا فرمائے گا۔  
حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ ”امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے ﴿لِيَغِيظُ بِهِمُ الْكُفَّارَ﴾ ”تاکہ اللہ ان کے ذریعہ کافروں کے غیظ و غضب میں اضافہ کرے۔“ کو پیش نظر کھتے ہوئے ان

۲۱۱ صاحبہ کرام رض کے آنسو خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں رض کے آنسو رونف کی تکفیر کی ہے جو صحابہ کرام رض سے بغض رکھتے ہیں، اور جو صحابہ سے بغض رکھے گا، وہ اس آیت کریمہ کے مطابق کافر ہو گا۔ امام مالک رض کی اس رائے سے علماء کی ایک جماعت نے اتفاق کیا ہے۔ ①

صحابہ و خلفاء راشدین کا احترام ایمان کی نشانی ہے:  
اصحاب کبار، خلفاء راشدین پر لعن و طعن اور سب و شتم کرنا قطعاً منوع و حرام ہے، اللہ عظیم و برتر کا فرمان ہے:

﴿وَالشِّقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ  
بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْدَّ لَهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي  
نَحْتَهَا الْأَنْهَرُ خَلِيلِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ (التوبہ: ۱۰۰)

”اور مہاجرین اور انصار میں سے وہ اوّلین لوگ جنہوں نے بھرت کرنے اور ایمان لانے میں دوسروں پر سبقت کی، اور وہ دوسرے لوگ جنہوں نے ان سابقین کی اخلاص کے ساتھ پیروی کی، اللہ ان سب سے راضی ہو گیا، اور وہ سب اللہ سے راضی ہو گئے، اور اللہ نے ان کے لیے ایسی جنتیں تیار کی ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہوں گی، ان میں وہ ہمیشہ کے لیے رہیں گے۔ یہی عظیم کامیابی ہے۔“  
اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ مہاجرین و انصار صحابہ کرام رض عین سے راضی ہو چکا ہے، صحابہ کے متعلق ایک اور جگہ ارشاد فرمایا:

﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا  
فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحَقَّقَتِيَّاً﴾ (الفتح: ۱۸)

”یقیناً اللہ تعالیٰ مومنوں سے راضی ہو گیا، جب وہ آپ سے درخت کے نیچے

بیعت کر رہے تھے۔“

یہ بالکل ظاہر ہے کہ جب صحابہ رضی اللہ عنہم سے اللہ راضی ہو چکا تو وہ اہل ایمان ہیں، اور اللہ تعالیٰ راضی ہونے کے بعد جنت ہی عطا فرماتے ہیں، اللہ غور اور حیم کا فرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُظْمَنَةُ اذْ جِئْتَ إِلَى رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً فَادْخُلْنِي فِي عِبْدِنِي وَادْخُلْنِي جَنَّتِي﴾ (الفجر: ۳۰-۲۷)

”اے (ایمان کی وجہ سے) مطمئن جان! تو اپنے رب کے پاس لوٹ چل درآ نحالیکہ تو اس سے راضی ہے، اس کے نزدیک پسندیدہ ہے۔ پس تو میرے مقبول بندوں میں شامل ہو جا، اور میری جنت میں داخل ہو جا۔“

اگر خدا غواستہ انہی اکابر صحابہ کا ایمان زیر بحث ہو اور یہی چیز نہ اعماقِ حیثیت کا محل ٹھہرے تو پھر ہمارے، آپ کے اور کسی کے ایمان کا کیا ٹھکانا ہو گا؟ جن کے واسطے سے ہم نے ایمان پایا جب انہی کا ایمان خدا غواستہ درست نہیں تو ہمارا کیا حشر ہو گا؟

صحابہ رضی اللہ عنہم کی عیب جوئی غیبت ہے:

صحابہ پر لعن و طعن اور سب و شتم بہرحال غیبت میں شامل ہے۔ اللہ عز وجل کا فرمان ہے:

﴿وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا﴾ (الحجرات: ۱۲)

”اور تم میں سے کوئی کسی کی غیبت نہ کرے۔“

مزید فرمایا ہے:

﴿وَيُلْ لِكُلِّ هُمَّةٍ لَمَّةٌ﴾ (الهمزة: ۱)

”جہنم کی وادی ویل یا ہلاکت ہے اس شخص کے لیے جو کسی کی عیب جوئی، نکتہ چینی اور برائی کرتا ہے۔“

سیدہ آمنہ کے لعل، محمد رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:

Khof-e-Ilahi Se Barat-e-Walayat

(( لَا تَسْبُو أَصْحَابِيْ ، فَوَاللَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ

أَنْفَقَ مِثْلَ أَحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ . )) ①

”تم میرے صحابہ کو گالی مت دو، برا بھلامت کہو، ان پر لعن و طعن مت کرو، تم احمد

پھاڑ کے برابر بھی سونا اللہ کے راستے میں خرچ کرو گے تو میرے صحابہ کے آدھ

سیر جو خرچ کرنے کے ثواب کو نہ پاسکو گے۔“

سیدنا عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں یہ قصہ پیش آیا کہ کچھ لوگوں نے سیدنا عثمان و

معاویہ رضی اللہ عنہ کو گالی دی۔ امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ نے تمیں کوڑوں کی سزا

سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کو گالی دینے والوں کو دی، اور چند کوڑوں کی سزا اس کو دی جس نے سیدنا

معاویہ رضی اللہ عنہ کو گالی دی تھی۔ شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے ائمہ سلف کے ارشادات کو نقل

کیا ہے کہ خلفاء کرام کو گالی دینے والے کو اولاً سزا دی جائے پھر توبہ کرائی جائے اگر توبہ نہ

کرے تو قید خانہ میں ڈال دیا جائے بہاں تک کہ وہ مر جائے یا رجوع کرے۔ ②

### خلفاء راشدین کے متعلق مہاتما گاندھی کے تاثرات:

Simplicity is not the monopoly of congressistesiam not going to slmention the names of raam and krishan because they were not historical personalities. I am compelled to mention the names of Abubakar and Umar Though they were masters of the vart empire yet they lived the life of poures.

(Harigand. DT.27.7.37)

یعنی سادگی کا نگریس کی اجارہ داری نہیں۔ میں رام اور کرشن کا حوالہ بھی اس سلسلہ

میں پیش نہ کروں گا، کیونکہ ان کی شخصیتیں ماقبل تاریخ کی ہیں۔ البتہ میں اس ضمن

میں ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کا نام لینے پر مجبور ہوں کہ باوجود ایک وسیع مملکت کے حاکم

① صحیح بخاری، کتاب فضائل أصحاب النبی صلی اللہ علیہ وسلم، رقم: ۳۶۷۳

② الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تیمیہ، ص: ۵۷۱

ہونے کے ان لوگوں نے انتہائی فقیرانہ زندگی بسر کی۔\*

یہی وہ اندازِ زیست ہے جس کا نقشہ اقبال نے یوں کھینچا ہے:

آن مسلمانوں کا میری کردہ اندر درشہنشاہی فقیری کردہ اندر  
مندرجہ بالاسطور پڑھ کر یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم  
خیر الامم تھے۔ صحابہ و خلفاء راشدین کا احترام ایمان کی علامت ہے، صحابہ کی عیب جوئی غیبت  
ہے جو کہ منوع و حرام ہے، صحابہ رضی اللہ عنہم کو گالی دینے والے کا برا حشر ہوتا ہے۔

ان پاک ہستیوں سے محبت و مودت کا اظہار کرنے کے لیے ہم آئندہ کی سطور میں ایسے  
واقعات رقم کریں گے جن میں ان کے خیثت الہی سے آنسو بہانے کا ذکر ہو گا (جس کا  
مطلوب یہ ہے کہ وہ اہل اللہ بڑے دل گداز کے حامل تھے) اُمید ہے کہ ان سطور کے مطابع  
کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی سیرت کا کچھ نقشہ ضرور سامنے آجائے گا، اور لوگوں کے حالات کی  
اصلاح و سعدھار اور دلوں کی سختی کو دور کرنے میں ان کے لیے یہ سطور کچھ راہبر اور راہنماب  
سکیں، اور کچھ ان کے طرزِ عمل میں فکری انقلاب پیدا کر سکیں۔

### (۱) سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے آنسو

امام الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

بلاشبہ لوگوں میں سے کوئی شخص ایسا نہیں جس کا جان و مال کے اعتبار سے

ابو بکر رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر مجھ پر کوئی احسان ہو۔” [صحیح البخاری، رقم: ۳۶۷]

☆.....سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا انقطاع خیر پر رونا

سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات

کے بعد سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے کہا:

((انْطَلِقْ بِنَا إِلَى أُمِّ الْيَمَنِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، نَزُورُهَا كَمَا كَانَ

رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَزورُهَا، فَلَمَّا أَنْتَهَيْنَا إِلَيْهَا  
بَكَتْ، فَقَالَ لَهَا: مَا يُبَكِّيُكِ؟ أَمَا تَعْلَمِنِي أَنَّ مَا عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى  
خَيْرٌ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ! قَالَتْ: إِنِّي لَا أَبْكِيْ  
أَنِّي لَا أَعْلَمُ أَنَّ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ، وَلَكِنِّي أَبْكِيْ أَنَّ الْوَحْيَ قَدْ انْقَطَعَ مِنَ السَّمَاءِ؛  
فَهَيَّجْتُهُمَا عَلَى الْبُكَاءِ، فَجَعَلَاهُمَا يَبْكِيَانَ مَعَهَا۔ ۱)

”ہمارے ساتھ سیدہ ام ایمن رضی اللہ عنہا کے پاس چلو، ہم ان کی زیارت کریں۔ جس طرح رسول اللہ ﷺ ان سے ملاقات کے لیے جایا کرتے تھے۔ پس ہم ان کے پاس پہنچنے تو وہ روپریں۔ انہوں نے کہا: کیوں روتی ہو؟ کیا تم نہیں جانتیں کہ اللہ کے پاس جو ہے وہ رسول اللہ ﷺ کے لیے زیادہ بہتر ہے۔ تو اس پر سیدہ ام ایمن رضی اللہ عنہا نے فرمایا: میں اس لیے نہیں رورہی ہوں کہ میں یہ بات نہیں جانتی کہ اللہ کے پاس جو ہے وہ رسول اللہ ﷺ کے لیے زیادہ بہتر ہے (یقیناً میں یہ جانتی ہوں) لیکن میں تو اس لیے رورہی ہوں کہ آسمان سے وحی کا سلسہ ختم ہو گیا ہے۔ پس (اس بات نے) ان دونوں کو بھی رونے پر مجبور کر دیا اور وہ بھی ان کے ساتھ رونے لگے۔“

☆.....سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا قرآن مجید کی تلاوت کرتے وقت آنسو بہانا

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ ”پیغمبر انسانیت ﷺ نے اپنی بیماری کے دوران حکم دیا۔ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نماز کی امامت کروائیں۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ ”میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا: جب سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ آپ کی بجائے نماز کی امامت کے لیے کھڑے ہوں گے تو ان کے (بکثرت) رونے کی وجہ سے لوگوں کو ان کے قرآن کی آواز سنائی نہ دے گی۔ لہذا آپ ﷺ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کو نماز کی امامت کرانے کا حکم دیں۔

❶ صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب من فضائل أم ایمن رضی الله عنها، رقم: ۶۳۱۸

نبوی دو جہاں ﷺ نے دوبارہ فرمایا: سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کو لوگوں کو نماز کی امامت کے لیے کہو۔“ اس پر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے سیدہ حفصہ رضی اللہ عنہا کو کہا: ”تم رسول اللہ ﷺ کو بتاؤ کہ اگر ابو بکر رضی اللہ عنہ نماز کی امامت کرائیں تو لوگ ان کے رونے کی وجہ سے قرآن کی قرأت نہ ن پائیں گے، لہذا آپ ﷺ عمر رضی اللہ عنہ کو نماز کی امامت کا حکم فرمائیں۔ پس سیدہ حفصہ رضی اللہ عنہا نے ایسے ہی کہا: اس پر اللہ کے رسول ﷺ نے جواب دیا: جو کہا ہے اس پر عمل کرو! حقیقت یہ ہے کہ تم لوگ بھی یوسف علیہ السلام کے ساتھیوں جیسی ہو۔ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کو نماز کی امامت کے لیے کہو۔“ ①

☆.....سلامتی رسول کریم ﷺ کو خطرہ لاحق ہونے پر سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا رونا سفر بھرت میں سراحت بن مالک سرکار مدینہ ﷺ اور سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا تعاقب کرتے ہوئے ان کے بالکل قریب پہنچ جاتا ہے۔ نبی کریم ﷺ کی سلامتی کو خطرہ میں دیکھ کر سیدنا صدیق رضی اللہ عنہ پر پیشان اور غمگین ہو جاتے ہیں، اور اسی پر پیشانی کے سبب ان کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو جاتے ہیں۔ امام احمد رضیخیہ یہ قصہ سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی زبانی ان الفاظ میں روایت کرتے ہیں:

((عِنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللُّهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ أَبُو بَكْرٌ  
رَضِيَ اللُّهُ عَنْهُ: "فَأَرْتَهُنَا وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَا ، فَلَمْ يُدِرِّكْنَا إِلَّا  
سُرَاقَةُ بْنُ مَالِكٍ بْنُ جُعْشَمٍ عَلَىٰ فَرَسِ لَهُ . فَقُلْتُ: "يَا رَسُولَ  
اللَّهِ! هَذَا الْطَّلْبُ قَدْ لَحِقَنَا ."  
فَقَالَ: "لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا .")

حتیٰ إِذَا دَنَا مِنَنَا فَكَانَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ قَدْرُ رَمَحٍ أَوْ رَمَحِينٍ أَوْ ثَلَاثَةَ،  
قَالَ قُلْتُ: "يَا رَسُولَ اللَّهِ! هَذَا الْطَّلْبُ قَدْ لَحِقَنَا" وَبَكَيْتُ .

قَالَ: "لَمْ تَبْكِيْ؟"

① صحیح بخاری، کتاب الأذان، باب أهل العلم والفضل أحق بالامامة رقم: ۶۷۸، ۶۷۹

فُلْتُ: "أَمَا وَاللَّهُ! مَا عَلَى نَفْسِي أَبْكِيْ، وَلَكِنْ أَبْكِيْ عَلَيْكَ" قَالَ: فَدَعَا عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: "اللَّهُمَّ اكْفِنَا هُوَ بِمَا شِئْتَ".

فَسَاخَتْ قَوَائِمُ فَرَسِهِ إِلَى بَطْنِهَا فِي أَرْضٍ صَلْدٍ.....))  
 "سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا:  
 ہم روانہ ہوئے تو لوگ ہمارے تعاقب میں تھے۔ ان میں سے صرف سراہ بن  
 مالک اپنے گھوڑے پر سوار ہمارے قریب پہنچ گیا، میں نے عرض کیا: "اے اللہ  
 کے رسول ﷺ! یہ ہمارا تعاقب کرتے ہوئے ہمارے قریب آپہنچا ہے"  
 نبی کریم ﷺ نے فرمایا: "غُمْ نَهْ كَرُو، بِلاَشْكَ اللَّهُ تَعَالَى هُمَارَ سَاتَحَهُ ہے"  
 وہ ہمارے اس قدر نزدیک پہنچ گیا کہ ہمارے اور اس کے درمیان ایک دو یا تین  
 نیزوں کے برابر فاصلہ رہ گیا۔ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: میں نے عرض  
 کیا: "اے اللہ کے رسول! یہ ہم تک آپہنچا ہے۔" اور (ساتھ ہی) میں رونے لگا۔  
 نبی کریم ﷺ نے فرمایا: "تم کیوں روتے ہو؟"  
 میں نے عرض کیا: "اللَّهُ تَعَالَى كَيْ قَتَمْ! میں اپنی جان کو خطرے میں دیکھ کر نہیں رورہا  
 بلکہ آپ کی سلامتی کو خطرے میں دیکھ کر رورہا ہوں۔" انہوں (ابو بکر رضی اللہ عنہ) نے  
 بیان کیا: "نبی کریم ﷺ نے اس کے لیے بد دعا کرتے ہوئے کہا: "اے اللہ!  
 جس طرح آپ پسند کریں ہمارے لیے اس کے مقابلے میں کافی ہو جائے۔"  
 نبی کریم ﷺ کی بد دعا کے نتیجے میں اس کے گھوڑے کی ٹانگیں سخت زمین میں  
 پیٹ تک ڈھن گئیں....."

❶ مسند احمد: ۲/۱، رقم: ۳۔ احمد شاکر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس کی سنگت ہے۔

☆.....سرورِ دو عالم ﷺ کے لیے گیارہ انصاریوں اور طلحہ رضی اللہ عنہ کی فدا کاری معرکہ احمد میں کچھ تیر انداز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نبی کریم ﷺ کی طرف سے ٹیلے پر متعین کردہ جگہ کو چھوڑنے کی اجتہادی غلطی کا ارتکاب کرتے ہیں۔ قریش مکہ کا ایک دستے خالد بن ولید رضی اللہ عنہ کی قیادت میں مسلمانوں پر بچھلی جانب سے حملہ کرتا ہے۔ اس اچانک حملے سے مسلمانوں کی صفوں میں اس قدر اخطراب اور کھلبلی پیدا ہوتی ہے کہ ایک موقع پر رسول اللہ ﷺ کے ساتھ صرف بارہ صحابہ رہ جاتے ہیں، اور مشرک نبی کریم ﷺ کے قریب پہنچ جاتے ہیں۔ ان حالات میں ان سچی محبت کرنے والے بارہ جان ثار صحابہ کرام نے آنحضرت ﷺ کا دفاع کس طرح کیا؟

امام نسائی رضی اللہ عنہی کی سیدنا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کے حوالے سے بیان کردہ روایت میں اس سوال کا جواب موجود ہے۔ جس میں انہوں نے بیان کیا کہ ”معرکہ احمد میں جب مسلمان بھگدڑ میں منتشر ہو گئے، اور رسول اللہ ﷺ کے ساتھ صرف گیارہ انصاری اور طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہم رہ گئے تو مشرک آنحضرت ﷺ کے قریب پہنچ گئے۔ آپ نے نگاہ کو بلند فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا: ”قوم (مشرکوں) کا مقابلہ کون کرے گا؟“

سیدنا طلحہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: ”میں“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”تم اپنی جگہ پر رہو۔“

انصار میں سے ایک شخص نے عرض کیا: ”میں، اے اللہ کے رسول“

آپ ﷺ نے فرمایا: ”تم (ٹھیک ہے، مشرکوں کا مقابلہ کرو)“

اس صحابی نے مشرکوں سے لڑائی کی یہاں تک کہ شہید ہو گیا۔ آنحضرت ﷺ نے دیکھا کہ مشرک اسی جگہ ڈٹے ہوئے ہیں تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”قوم کا مقابلہ کون کرے گا؟“

سیدنا طلحہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: ”میں“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”تم اپنی جگہ پر رہو۔“

ایک انصاری نے عرض کیا: ”میں“

آپ ﷺ نے فرمایا: ”تم“ (ہاں ٹھیک ہے تم مشرکوں کا مقابلہ کرو) وہ شخص مشرکوں سے لڑتے ہوئے شہید ہو گیا۔

آنحضرت ﷺ اسی طرح فرماتے رہے، اور ہر مرتبہ ایک ایک انصاری سامنے آتے اور اپنے آپ کو پیش رو کی طرح مشرکوں سے لڑتے ہوئے شہید ہو جاتے۔ یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ اور سیدنا طلحہ بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ رہ گئے تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”قوم“ (مشرکوں) کا مقابلہ کون کرے گا؟“

سیدنا طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا: ”میں“

سیدنا طلحہ نے گیارہ انصاریوں کے بعد لڑائی کی۔ دورانِ لڑائی ان کے ہاتھ پر وار ہوا اور ان کی انگلیاں کٹ گئیں۔ انہوں نے کہا: ”حس“  
رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اگر تو (بسم اللہ) کہتا تو فرشتے لوگوں کے سامنے ہی تجھے اٹھا لیتے۔“

پھر اللہ تعالیٰ نے مشرکین کو پھیر دیا۔\*

اللّهُ أكْبَرُ رسول مقبول، احمد بنی، محمد مصطفیٰ ﷺ سے سچی محبت کرنے والے گیارہ جان ثار آپ ﷺ پر اپنی جانوں کو چھاؤ کر دیتے ہیں۔ پھر بارہوں جان ثار آگے بڑھتے ہیں اور ان کی فدا کاری کچھ معمولی نہ تھی بلکہ تنہا ان کی فدا کاری پہلے گیارہ جان ثاروں کی جان ثاری کے بعد تھی۔ ان کا ہاتھ رسول اللہ ﷺ کا دفاع کرتے ہوئے شل ہو گیا۔ امام بن حاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ قیس رحہما اللہ تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: ”میں نے سیدنا

• طلحہ رضی اللہ عنہ کا وہ ہاتھ دیکھا جو رسول اللہ ﷺ کا دفاع کرتے ہوئے شل ہو گیا تھا۔<sup>۱</sup>  
رب محمد ﷺ کی قسم! وہ ہاتھ بڑا خوش نصیب اور پا کیزہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں  
سے سب سے محبوب اور مقدس ہستی کے دفاع میں شل ہوا، اور اس ہاتھ والے کے نصیبوں کا کیا  
کہنا!

آنحضرت ﷺ کا دفاع کرتے ہوئے صرف ان کا ہاتھ ہی شل نہ ہوا بلکہ سارا جسم  
چھلنی ہو گیا۔ ان کے جسم پر کم و بیش ستر زخم آئے۔ امام ابو داؤد الطیالی رحمۃ اللہ علیہ سیدنا  
ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: ”پھر ہم طلحہ رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچے  
اور ان کے جسم پر تیر و تلوار وغیرہ کے کم و بیش ستر زخم تھے۔“<sup>۲</sup>  
اسی طرح سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ جب بھی معركہ اُحد کا ذکر فرماتے تو روتے ہوئے  
فرماتے: ”یہ سارا دن سیدنا طلحہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔“<sup>۳</sup>

☆.....سفرِ ہجرت میں حبیب رب العالمین ﷺ کی رفاقت میسر آنے  
پر شدتِ مسروت سے سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا آنسو بہانا:

جب جناب رسول کریم ﷺ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو ہجرت کے سفر میں اپنا رفیق  
بنانے کی بشارت سناتے ہیں تو یہ سن کروہ اس قدر خوش ہوتے ہیں کہ آنکھوں سے آنسو جاری  
ہوجاتے ہیں۔ اسی واقعہ کی تفصیل درج ذیل حدیث میں بیان کی گئی ہے:

((عَنْ عَائِشَةَ فَبَيْنَمَا نَحْنُ يَوْمًا جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أُبِي بَكْرٍ فِي  
نَحْرِ الظَّهِيرَةِ ، قَالَ قَائِلٌ لِأُبَيِّ بَكْرٍ "هَذَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَقَنِّعًا" فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِيَنَا فِيهَا .

۱ صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی اللہ علیہ وسلم، رقم: ۳۷۲۴.

۲ منحة المعبود في ترتیب مسند أبي داؤد الطیالسی: ۹۹/۲، نیز ملاحظہ ہو: فتح الباری: ۸۲، ۸۲/۷: ۹۹/۲.

۳ ملاحظہ ہو: منحة المعبود: ۹۹/۲.

فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: ”فِدَاءُ لَهُ أُبَيٌّ وَأُمَّىٌ، وَاللَّهُ مَا جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلَّا أَمْرٌ.“

قَالَتْ: ”فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَأْذَنَ، فَأُذِنَ لَهُ، فَدَخَلَ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَبِي بَكْرٍ: ”أَخْرُجْ مَنْ عِنْدَكَ“

فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: ”إِنَّمَا هُمْ أَهْلُكَ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ!“

قَالَ: ”فَإِنِّي قَدْ أُذِنَ لِي فِي الْخُرُوجِ“

فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: الصَّحَابَةِ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ“

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ”عَمٌ“ ①

”(زوجہ نبی کریم ﷺ) سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ ”جب ہم سورج ڈھلنے (زواں) کے وقت سیدنا ابوکبر رضی اللہ عنہ کے گھر بیٹھے تھے کہ کسی نے ان سے کہا:

”رسول کریم ﷺ سرڑھانپے ہوئے تشریف لارہے ہیں۔“

اور اس وقت ہمارے ہاں تشریف لانا آپ ﷺ کی عادت نہ تھی۔

سیدنا ابوکبر صدیق رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”ان پر میرے ماں باپ قربان! اللہ کی قسم! اس

وقت آپ کی تشریف آوری کسی اہم مقصد ہی کے لیے ہے۔“

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے بیان کیا: ”رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اور اندر تشریف لانے کی اجازت طلب کی۔

اجازت ملنے پر اندر تشریف لائے اور سیدنا ابوکبر رضی اللہ عنہ سے فرمایا: ”جو لوگ

تمہارے پاس موجود ہیں انہیں باہر بھیج دو۔“

سیدنا ابوکبر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول! میرے باپ آپ پر فدا ہوں،

وہ تو آپ کے گھر والے ہی ہیں۔“

نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”مجھے (مکہ مکرمہ سے) نکلنے کی اجازت مل چکی ہے۔“

ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کی: ”اے اللہ کے رسول! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، اس سفر میں آپ کی رفاقت کا طلب گار ہوں۔“

رسول مکرم ﷺ نے جواب میں ارشاد فرمایا: ”ہاں“

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ بھرت کے اس سفر کے موقع تین خطرات اور مصیبتوں سے بے خبر نہ تھے۔ لیکن ان خطرات کا اندیشہ ان کے اپنے محبوب جناب رسول کریم ﷺ کے رفیق سفر بننے کی رغبت و خواہش میں کچھ کمی پیدا نہ کر سکا۔ اور جب آنحضرت ﷺ نے ان کی رغبت پر موافقت کا اظہار فرمایا تو شدت فرحت سے ان کی آنکھوں سے آنسو وال ہو گئے۔“

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((زَادَ أَبْنُ إِسْحَاقَ فِي رِوَايَتِهِ: "قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: فَرَأَيْتُ أَبَا بَكْرَ يَيْكَيْ، وَمَا كُنْتُ أَحَسِبُ أَنَّ أَحَدًا يَيْكَيْ مِنَ الْفَرْحِ.")) ❶

امام ابن اسحاق رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی روایت میں یہ اضافہ نقل کیا ہے کہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: ”میں نے دیکھا کہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ رو رہے ہیں، اور اس سے پیشتر مجھے اس بات کا تصور نہ تھا کہ خوشی و مسرت کی وجہ سے بھی کوئی روتا ہے۔“

☆ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا خیر البشر ﷺ کے وقت رحلت کا اور اک کر کے رونا رسول برحق ﷺ خطبہ ارشاد فرمारہے ہیں۔ آپ ﷺ کے محب صادق سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ خطبے کے اشاروں اور کنایوں سے اندازہ کرتے ہیں کہ جناب حبیب کریم ﷺ

❶ فتح الباری: ۲۳۸/۷، نیز ملاحظہ ہو: المسيرة النبوية لابن هشام: ۹۳/۲

۲۲۳ صاحب کرام رضی اللہ عنہ کے آنسو خوف الہی سے بہنے والے آنسو میں رضی اللہ عنہ کا رحلت کا وقت قریب آپسچا ہے۔ ان کی آنکھوں سے بے اختیار آنسو وال ہو جاتے ہیں۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اس قصے کی تفصیل سیدنا ابوسعید الخدري رضی اللہ عنہ کے حوالے سے ان الفاظ سے روایت کی ہے:

((خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّاسَ وَقَالَ : "إِنَّ اللَّهَ خَيْرٌ عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتارَ ذَلِكَ الْعَبْدُ مَا عِنْدَ اللَّهِ .")

قال: فَكَيْ أَبُو بَكْرٍ فَعَجِبْنَا لِيُكَائِهِ أَنْ يُخْبِرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ عَبْدٍ خَيْرٍ فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم هُوَ الْمُخْيَرُ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَعْلَمُنَا .)) ①

”رہبر کامل صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو خطبہ ارشاد فرمایا (اس خطبہ میں) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”بے شک اللہ تعالیٰ نے ایک بندے کو دنیا اور جو کچھ ان کے پاس ہے دونوں میں سے ایک چیز منتخب کرنے کا موقع عطا فرمایا۔ اس بندے نے وہ چیز پسند کی جو اللہ کے پاس ہے۔“

انہوں (ابوسعید رضی اللہ عنہ) نے بیان کیا: ”سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے رونا شروع کر دیا۔ ہمیں ان کے رونے پر تعجب ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بندے کے متعلق بتلایا کہ اسے (دو میں سے ایک چیز منتخب کرنے کا) اختیار دیا گیا (اور انہوں نے رونا شروع کر دیا)

اصل حقیقت یہ تھی کہ رسول رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم ہی کو اختیار دیا گیا تھا، اور سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ ہم سب سے زیادہ نبی برحق صلی اللہ علیہ وسلم کی بات کو سمجھنے والے تھے۔“

① صحیح البخاری، کتاب فضائل اصحاب النبي صلی الله علیہ وسلم، باب قول النبي صلی الله علیہ وسلم سدوا الابواب إلا بباب أبي بکر، رقم: ۳۶۵۴.

سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ کی بیان کردہ روایت میں ہے:

((فَلَمْ يُلْقِنَهَا إِلَّا أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَبَكَى ، فَقَالَ: "نَفْدِيكَ بِأَبَائِنَا وَأَمَهَاتِنَا . )) ①

”سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کے علاوہ کسی اور نے نبی کریم ﷺ کی بات کونہ سمجھا (وہ بات کی تہہ کو پہنچ کر) رونے لگے۔ پھر عرض کیا: ”ہم آپ پر اپنے باپ، ماں میں اور بیٹے نثار کرتے ہیں۔“

☆.....سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا رحلت امام اعظم ﷺ کے بعد آپ کو یاد کر کے رونا

جناب رسول ﷺ کے اس دنیا سے رحلت کر جانے کے بعد سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ آپ کو یاد کرتے تو ان کے آنسو وال ہو جاتے۔ امام احمد رضی اللہ عنہ کی روایت کردہ درج ذیل حدیث اس پر دلالت کرتی ہے:

((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَابَكْرَ الصَّدِيقَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى هَذَا الْمِنْبَرِ يَقُولُ: "سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي هَذَا الْيَوْمِ مِنْ عَامِ الْأَوَّلِ، ثُمَّ اسْتَعْبَرَ أَبُوبَكْرٍ وَبَكَى .

ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ: "لَمْ تُؤْتُوا شَيْئًا بَعْدَ كَلِمَةِ الْإِخْلَاصِ مِثْلَ الْعَافِيَةِ فَاسْأَلُوا اللَّهَ الْعَافِيَةَ . )) ②

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے روایت بیان کرتے ہوئے کہا کہ: ”میں نے اس منبر پر

① ملاحظہ ہو: مجمع الزوائد و منبع الفوائد: ۴۳۱۹۔ حافظ یعنی نے اس روایت کی سند کو حسن قرار دیا ہے۔

② شیخ احمد شاکر نے اس حدیث کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے۔ ملاحظہ ہو: ہامش المسند: ۱۷۰۱۔

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کو یہ فرماتے ہوئے سناء: ”میں نے گزشتہ سال اسی دن رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سناء“

پھر سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ پھوٹ پھوٹ کر رونے لگے۔ پھر ارشاد فرمایا: ”میں نے رسالتِ آب ﷺ کو فرماتے ہوئے سناء: ”کلمہ اخلاص کے بعد تمہیں عافیت جیسی کوئی نعمت نہیں دی گئی۔ پس تم اللہ تعالیٰ سے عافیت مانگو۔“

ایک اور دوسری روایت میں ہے:

(( فَخَفَقَتُهُ الْعَرْبَةُ ثَلَاثَ مَرَارٍ ثُمَّ قَالَ: ..... الحدیث ))

”آنسوں نے تین مرتبہ ان کی آواز کو دبادیا۔ پھر انہوں نے فرمایا..... الحدیث“

☆..... سنہ ۱۲ ہجری میں سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کو نائب بن کر حج کے لیے تشریف لائے، جب مکہ میں داخل ہوئے تو عتاب بن اُسید اور سہیل بن عمرو، اور عکرمہ بن ابی جہل رضی اللہ عنہ اور ہشام بن حارث ان سے ملے، اور سلام کیا اور یوں کہا: ”سلام عَلَيْكَ يَا خَلِيفَةَ رَسُولِ اللَّهِ۔“

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان کے سلام میں رسول اللہ ﷺ کا نام سن کر وہ شروع کر دیا، اور برابر روتے رہے یہاں تک کہ آپ بیت اللہ میں پہنچے۔

☆..... سیدنا عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: جب سورہ ﴿إِذَا زُلِّتِ الدُّرُضُ زُلَّتِ الْأَهْلَةُ﴾ نازل ہوئی تو سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ تشریف فرماتھے، جب یہ سورت سنی تو روپڑے تو حضور ﷺ نے فرمایا: تمہیں کس چیز نے رُلا�ا؟ انہوں نے عرض کیا کہ مجھے اس سورت نے رُلا�ا۔

❶ شیخ احمد شاکر نے اس حدیث کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے۔ ملاحظہ ہو: هامش المسند: ۱۷۰ / ۱

❷ ابن سعد ج: ۳، ص: ۱۸۷۔

❸ تفسیر طبری: ۲۶۳ / ۱۲، شعب الأیمان: ۳۱۲ / ۹۔

☆.....سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا تلاوت قرآن سن کر آنسو بہانا:

☆.....سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میرے والد ابو بکر رضی اللہ عنہ نے مسجد میں ایک مسجد بنانے کی تھی، اسی میں نماز پڑھتے اور قرآن حکیم پڑھتے، مشرکین کی عورتیں اور بچے ان کے آس پاس جمع ہو جاتے اور تجوب سے (قرآن سنت) اور ان کو دیکھتے رہتے، سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ، بہت رونے والے آدمی تھے، قرآن مجید پڑھتے وقت انہیں اپنی آنکھوں پر قابو نہ رہتا تھا اور بے اختیار رونے لگتے، اس سے مشرکین کو پریشانی ہوتی۔\*

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ سیدنا علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے چھ ماہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت نہ کی، یہاں تک کہ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا وفات پا گئیں۔ اور بنی ہاشم میں سے کسی ایک نے بھی (چھ ماہ تک) بیعت نہ کی، سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کی وفات کے بعد (علی رضی اللہ عنہ نے) سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی طرف پیغام بھیجا کہ آپ ہمارے پاس آئیں، لیکن آپ کے ساتھ کوئی دوسرا نہ ہوا، اور اس کو ناپسند سمجھا کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ ساتھ آئیں۔

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: آپ اکیلے نہ جائیں۔ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اللہ کی قسم! میں اکیلے جاؤں گا، مجھے کسی خطرے کا اندیشہ نہیں۔ سیدنا ابو بکر چل پڑے اور سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے ہاں پہنچ گئے، ان کے ہاں بنی ہاشم تھے، سیدنا علی رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے، اللہ کی حمد و ثناء بیان فرمائی جوان کی شان کے لائق تھی، پھر فرمایا: اما بعد! اے ابو بکر رضی اللہ عنہ! ہم نے بیعت کرنے سے اس لیے تاخیر نہیں کی کہ ہم آپ کی (باقی امت پر) فضیلت کے مکر تھے، لیکن ہم اس بارے میں فکر کر رہے تھے کہ اس امر (خلافت) میں ہمارا حق ہے لیکن آپ اس بارے میں ہم سے غالب ہو گئے، پھر رسول اللہ ﷺ سے اپنی رشته داری کا ذکر فرمایا اور (واراثت) کا استحقاق کا ذکر فرمایا، اس کا تذکرہ فرماتے رہے یہاں تک کہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ روپڑے، جب خاموش ہوئے تو سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے اور اللہ کی شان کے لائق حمد و ثناء کی۔ پھر

فرمایا: اما بعد، اللہ کی قسم! رسول اللہ ﷺ کی قربات مجھے زیادہ محبوب ہے کہ میں ان سے اپنی قربت داری سے بہتر سلوک کروں۔ اللہ کی قسم! میں نے تمہیں اس کے مال میں جو میرے اور تمہارے درمیان میں سب سے بہترین ہیں، محروم نہیں کیا۔ لیکن میں نے پیارے پیغمبر ﷺ سے سنا ہے، فرمائے ہے تھے جو ہم (انیاء) مال چھوڑتے ہیں اس میں وراشت نہیں چلتی، وہ صدقہ ہوتا ہے، آل محمد ﷺ اس مال میں سے کھائیں گے اور میں اللہ کی قسم! اس بارے میں ان شاء اللہ وہی کروں گا جو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا، پھر سیدنا علی کرم اللہ وجہ نے فرمایا: ہم آپ سے شام کو بیعت کریں گے۔ جب ابو بکر رضی اللہ عنہ ظہر کی نماز سے فارغ ہوئے تو لوگوں کی طرف متوجہ ہوئے، اور سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے چند عذر (بیعت میں تاخیر کے) بیان کیے جوانہوں نے ان سے بیان کیے تھے۔

پھر سیدنا علی رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے اور سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کے حق میں تعظیمی کلمات ارشاد فرمائے اور سابق فی امر الخلافۃ کا ذکر فرمایا، پھر سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی طرف بڑھے، اور ان کے ہاتھ پر بیعت فرمائی۔ (صحابہ رضی اللہ عنہم) سیدنا علی کرم اللہ وجہ کی طرف متوجہ ہوئے، اور کہا کہ آپ نے درست کیا اور احسن کام سرانجام دیا۔ ①

### (۳) سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اگر میرے بعد سلسلہ نبوت جاری رہتا تو عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نبی ہوتے۔“

[سنن ترمذی، رقم: ۳۶۸۶]

☆..... قرآن مجید کی تلاوت کرتے ہوئے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا آنسو بہانا سیدنا عبد اللہ بن شداد رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ”نماز کے دوران قرآن پڑھتے وقت سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کی آہوں کی آواز میں نے نماز کی آخری قطار میں (کھڑے) سنسی (آیت یہ تھی)۔“  
 ﴿إِنَّمَا أَشْكُوا بَيْتِيٍّ وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾  
 (یوسف: ۸۶)

① صحیح البخاری، کتاب المغازی، رقم: ۴۲۴۰، المیاض النصرہ، ۲۴۳ / ۱

”انہوں (سیدنا یعقوب علیہ السلام) نے کہا کہ میں تو اپنی پریشانیوں اور رنج کی فریاد اللہ ہی سے کر رہا ہوں، مجھے اللہ کی طرف سے وہ باقی معلوم ہیں جن سے تم سراسر بے خبر ہو۔“<sup>۱</sup>

☆..... سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے مجھ سے کہا کہ میں جب سے مسلمانوں کے امر کا والی ہوا ہوں ان کا ایک دینار اور ایک درہم بھی نہیں کھایا، ہاں ہم نے ان کے موٹے آٹے سے اپنا پیٹ بھرا ہے، اور ان کے موٹے کپڑے سے اپنی پیٹھ چھپائی ہے، میرے پاس مسلمانوں کے مال غنیمت میں سے نتھوڑا ہے اور نہ زیادہ۔ سوائے جوشی غلام کے اور پانی لانے والے اوپٹ کے اور سوائے اس پر انی چادر کے، جب میں مر جاؤں تو ان کو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے حوالہ کر دینا اور ان سے برأت طلب کر لینا۔ چنانچہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایسا ہی کیا، جب قاصد سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچا، سیدنا عمر رضی اللہ عنہ بیہاں تک روئے کہ ان کے آنسو زمین پر بہنے لگے اور فرمایا: اللہ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ پر حرم کرے، انہوں نے اپنے بعد والوں کو مشقت میں ڈال دیا۔<sup>۲</sup>

☆..... سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا نبی ﷺ کی دنیا سے بے رغبتی پر آنسو بہانا:

☆..... سیدنا انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ میں ایک مرتبہ آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا، آپ ﷺ چٹائی پر تشریف فرماتے۔ آپ ﷺ پر صرف ایک لٹکی تھی اور چٹائی کے نشانات آپ ﷺ کے پہلو پر نمایاں تھے۔ یہ دیکھ کر میری آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: عمر رضی اللہ عنہ کیوں روتے ہو؟ میں نے عرض کیا: کیوں نہ روؤں، حالانکہ آپ ﷺ کا سارا اثاثہ میرے سامنے ہے؟ یہ قیصہ و کسری دالے باغات اور نہروں میں ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اے عمر! تم اس بات پر راضی نہیں ہو کہ

<sup>۱</sup> اس کی سند صحیح ہے۔ مصنف عبدالرزاق: ۱۱۴/۲، شعب الأیمان للبیهقی: رقم: ۱۸۹۵ طبقات ابن

سعد: ۲۶/۶ سعد کی سند صحیح ہے۔ بیهقی، ج: ۶، ص: ۳۵۳۔ ابن سعد، ج: ۳، ص: ۱۹۶-۱۹۷۔

میرے لیے آخرت ہوگی، اور ان کے لیے دنیا ہے۔ ①

☆..... صحابہ کرام ﷺ نے مشورہ کیا کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے درخواست کی جائے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ہاتھوں قیصر و کسری فتح کیے، آپ کے پاس عرب و عجم سے فود آتے ہیں اور آپ رضی اللہ عنہ یہ جب جب بارہ پیوند لگے ہوئے ہیں پہنچتے ہیں، اگر اس کی جگہ جبہ بدلت تو بہتر ہو گا اور صبح و شام عمدہ کھانا کھاؤ تاکہ مہمان بھی کھائیں، لیکن کس کی جرأت ہو سکتی ہے کہ عرض کرے؟ سب نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا و حفصہ رضی اللہ عنہا کو وکیل بنایا۔ انہوں نے عرض کیا: امیر المؤمنین! اللہ نے آپ کے ہاتھوں قیصر و کسری فتح کیے، اور عرب و عجم کے فود آتے ہیں، اور آپ پر یہ بارہ پیوند والا موٹا جبے؟ کسی نرم کپڑے کا بنا لیں جس سے آپ بارعہ معلوم ہوں، اور صبح و شام اچھا کھانا خوب بھی کھاؤ اور دوسروں کو بھی کھلاؤ۔ یہ سن کر سیدنا عمر رضی اللہ عنہ بہت روئے (یعنی آنسو بہنے لگے) اور پھر فرمایا: تم ہی بتاؤ! امام الصالحین ﷺ نے کبھی گندم کے آٹے کی روٹی سے پیٹ بھرا، یا وہ نرم بستر پر سوئے؟ یا آپ ﷺ نے اچھا بابس پہنا؟ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: نہیں۔ لبس میں تو اپنے دونوں ساتھیوں کے نقش قدم پر چلوں گا، اللہ کی قسم! اگر مجھے معلوم ہو جاتا کہ تمہیں کس نے بھیجا ہے میں ان کے چہرے بگاڑ دیتا۔ ②

☆..... سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم حضور ﷺ کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے آپ ﷺ نے فرمایا: میں نے ایک روز خواب میں جنت کی سیر کی تو میں نے ایک عورت کو ایک محل کے قریب وضو کرتے دیکھا، میں نے پوچھا: یہ محل کس کا ہے؟ اس نے کہا: سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا (میں نے داخل ہونے کا ارادہ کیا) لیکن تمہاری غیرت یاد آگئی اس لیے میں واپس لوٹ آیا۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ رونے لگے، اور پھر فرمایا:

① صحیح مسلم، کتاب الطلاق، رقم: ۳۶۹۱، مسند احمد: ۱۴۰/۳، صحیح ابن حبان، رقم: ۶۳۶۲۔

② ابن عساکر کذا فی الکنز، ج: ۴، ص: ۴۰۸۔

آپ سے کیا غیرت! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔ ①

### (۳) سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”کیا میں اس شخص سے حیانہ کروں جس سے فرشتے بھی حیاء کرتے ہیں؟“ [مسند احمد: ۱۵۵۶]

سیدنا حسن و حسین کے نانا علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”عثمان رضی اللہ عنہ کو آج کے بعد کوئی عمل بھی نقصان نہیں دے گا۔“

[سنن ترمذی: ۳۷۰۱]

☆ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے آزاد کردہ غلام سیدنا ہانی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

((كَانَ عُثْمَانُ إِذَا وَقَفَ عَلَى قَبْرٍ بَكَى حَتَّى يَبْلُلَ لِحِيَتِهِ فَقَيْلَ لَهُ: (كَانَ عُثْمَانُ إِذَا وَقَفَ عَلَى قَبْرٍ بَكَى حَتَّى يَبْلُلَ لِحِيَتِهِ فَقَيْلَ لَهُ: تُذَكِّرُ الْجَنَّةَ وَالنَّارُ، فَلَا تَبْكِيْ، وَتَبْكِيْ مِنْ هَذَا؟ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّ الْقَبْرَ أَوَّلُ مَنْزِلٍ مِّنْ مَنَازِلِ الْآخِرَةِ فَإِنْ نَجَا مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَيْسَرُ مِنْهُ وَإِنْ لَمْ يَنْجُ مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَشَدُ مِنْهُ فَقَالَ: وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "مَا رَأَيْتُ مَنْظَرًا قَطًّا إِلَّا وَالْقَبْرُ أَفْطَعَ مِنْهُ .") ②

”کہ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ جب کسی قبر پر کھڑے ہوتے تو اس قدر روتے کہ انکی داڑھی مبارک تر ہو جاتی۔ آپ سے عرض کیا گیا؛“ آپ رضی اللہ عنہ جنت اور دوزخ کا ذکر فرماتے ہیں تو نہیں روتے، لیکن قبر کے ذکر پر اس قدر روتے ہیں؟“ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ نے کہا: اس لیے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا ہے: ”قبر

① صحیح بخاری، کتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، رقم: ۲۴۲۔ صحیح

مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر رضي الله عنه، رقم: ۶۲۰۰۔

② صحیح الترمذی، ابواب الزهد، باب ما جاء في فظاعة القبر وأنه أول منازل الآخرة، رقم: ۲۳۰۸۔

مسند احمد: ۶۳۱۔

آخرت کی منازل میں سے سب سے پہلی منزل ہے۔ اگر کسی نے اس سے نجات پالی تو اُگلی منزلیں اس کے لیے آسان ہوں گی، اور اگر اس سے نجات نہ ملی تو بعد کی منازل اس سے کہیں زیادہ سخت ہوں گی، نیز اللہ کے رسول ﷺ فرمایا کرتے تھے، ”میں نے قبر سے زیادہ گھبراہٹ اور سخت والی کوئی اور جگہ نہیں دیکھی۔“

## (۲) سیدنا علی رضی عنہ کے آنسو

پیارے نبی، دعائے خلیل ﷺ نے فرمایا:

”علی رضی عنہ کیا تم اس پر راضی نہیں کہ تمہیں میرے ساتھ وہی نسبت ہو، جو ہارون (علیہ السلام) کو موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ تھی۔ البتہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا۔“

[صحیح بخاری: ۳۳۱۶]

☆ ادیب ملت ضرار بن ضمرہ سیدنا علی علیہ السلام کے اوصاف حمیدہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

((کَانَ وَاللَّهُ عَزِيزُ الدَّمْعَةِ، طَوِيلُ الْفِكْرَةِ .)) ①

”اللہ کی قسم! خشیت الہی سے ان کی آنکھیں پُر نم رہتیں، اور وہ طویل غور و فکر کے عادی تھے۔“

☆.....سیدنا علی رضی عنہ نے ایک مرتبہ خطبہ ارشاد فرمایا اور لوگوں سے پوچھا: بتاؤ! سب سے زیادہ بہادر کون ہے؟ حاضرین نے کہا: آپ۔ آپ نے فرمایا: نہیں۔ سب سے زیادہ بہادر ابو بکر صدیق رضی عنہ تھے، بدر کے دن حضور ﷺ کے لیے سائبان تیار کیا، ہم نے کہا کہ کون رسول اللہ ﷺ کے پاس دفاع کے لیے کھڑا ہوگا، تو سیدنا ابو بکر رضی عنہ اپنی تلوار سوت کر آپ ﷺ کے سرہان کھڑے ہو گئے اور (اسلام کے ابتدائی دنوں میں) میں نے قریش کو دیکھا کہ انہوں نے آپ ﷺ کو کپڑ لیا، کچھ کرتا ہے کوئی کچھ کرتا ہے، اللہ کی قسم! سیدنا ابو بکر رضی عنہ کے علاوہ ہم میں سے آپ ﷺ کے قریب کوئی نہ گیا، کسی سے یہڑتے کسی سے مار پہیٹ

۲۳۲ صاحبہ کرامؓ کے آنسو خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں ۲۳۲ صاحبہ کرامؓ کے آنسو ہوتی۔ اور کہہ رہے تھے: تمہارا ستیاناس ہو، کیا تم اس آدمی کو قتل کر ڈالو گے جو یہ کہتا ہے کہ میرا رب اللہ ہے؟ اتنا کہنے کے بعد سیدنا علیؑ نے اپنی چادر اتاری اور اتنا روئے کہ ان کی ڈاڑھی تر ہو گئی۔ ①

### (۵) سیدنا ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کے آنسو

معلم کائنات، رسول ماجی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”قرآن مجید کو چار آدمیوں سے سیکھو! عبداللہ بن مسعود، ابو حذیفہ کے غلام سالم،

معاذ بن جبل اور ابی بن کعب رضی اللہ عنہم۔“ [صحیح بخاری: ۳۸۰۸]

سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ وہ ”سید المسلمين“ مسلمانوں کے سردار تھے۔

[صفۃ الصفوۃ: ۱ / ۴۷۴]

☆ سیدنا انس بن میتہؓ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے سیدنا ابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے

فرمایا:

((إِنَّ اللَّهَ، عَزَّ وَجَلَّ، أَمْرَنِي أَنْ أَقُرَّاً عَلَيْكَ: لَمْ يَكُنْ الَّذِينَ

كَفَرُوا طَّافِلٌ)) [البینة: ۱] قال: وَسَمَّانِي؟ قَالَ: ”نَعَمْ.“ فَبَكَى

أَبِي . ②)

”اللہ عزوجل نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں تجھے سورہ ﴿لَمْ يَكُنْ الَّذِينَ

كَفَرُوا﴾ پڑھ کر سناؤ۔ سیدنا ابی رضی اللہ عنہ نے کہا؛ اللہ نے میرا نام لیا ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں! پس سیدنا ابی رضی اللہ عنہ (فرط مررت سے) رو

پڑے۔“

① البداية والنهاية: ۲۳۷/۳.

② صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب مناقب ابی رضی اللہ عنہ. رقم: ۳۸۰۹۔ وصحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرين، باب استحباب قراءة القرآن على أهل الفضل، رقم: ۱۸۶۵

## (۶) سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

سردار دو جہاں، حبیب کبریاء رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

”اللہ! اپنے اس بندے (ابو ہریرہ) اور اس کی ماں کی قدر و منزلت اپنے مومن بندوں کے دلوں میں پیدا کر دے، اور ان بندوں کی قدر و منزلت ان دونوں کے دلوں میں پیدا کر دے۔“ [صحیح مسلم، رقم: ۶۹۶]

☆.....سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے اپنے آپ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت کے لیے وقف کر دیا۔ ہر وقت مسجد میں رہتے نبی ﷺ سے تعلیم حاصل کرتے، اور آپ کی امامت میں نمازیں پڑھتے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں انہوں نے شادی نہیں کی۔ ان کی بوڑھی والدہ مسلسل انہیں شرک کی طرف لوٹانے کی کوشش کرتی رہی۔ اور یہ اُسے مسلسل دائرہ اسلام میں لانے کے لیے کوشش رہے۔ لیکن والدہ مسلسل انکار، ہٹ دھرمی، نفرت اور حقارت کے راستے پر گامزن تھی۔ جس کی وجہ سے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا دل افسردہ رہتا۔

ایک روز سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے اپنی والدہ کے سامنے اسلام کی دعوت پیش کی تو اس نے غصے میں آ کر ایسی جلی کٹی سنائیں، اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں ایسی ناگوار باتیں کیں جس سے انہیں بہت دلی صدمہ ہوا۔

یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس روتے ہوئے گئے، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: ”ابو ہریرہ! روتے کیوں ہو؟“ عرض کیا: ”یا رسول اللہ! میں اپنی والدہ کو اسلام کی دعوت دیتا ہوں اور وہ اسے قبول کرنے سے انکاری ہے۔ آج میں نے جب اسے اسلام کی طرف دعوت دی تو اس نے آپ کے متعلق ایسی جلی کٹی کیں جو مجھے بہت ناگوار گز ریں۔“

یا رسول اللہ! اللہ سے دعا کیجیے کہ وہ میری ماں کا دل اسلام کی طرف مائل کر دے۔“ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دُعا کی:

((اللَّهُمَّ اهْدِ أَمَّا بِيْ هُرِيرَةَ .))

”اے اللہ! ابو ہریرہ کی ماں کو ہدایت نصیب فرمائے۔“

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب میں گھر میں پہنچا، وہاں حالات بد لے ہوئے تھے۔ میں نے پانی کی کھڑک راہٹ سنی میری والدہ نہار ہی تھی، گھر میں داخل ہونے لگا تو میری والدہ نے کہا؟ ابو ہریرہ! خڑھرو۔

والدہ نے نہا کر کپڑے پہنے اور کہا: اندر آ جاؤ، میں گھر میں داخل ہوا تو مجھے دیکھتے ہی میری والدہ پکارا گئی:

((أَشَهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .))

”میں گواہی دیتی ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد حقیقی نہیں، اور میں گواہی دیتی ہوں کہ سیدنا محمد ﷺ اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔“

میں اسی وقت اُٹے پاؤں رسول اکرم ﷺ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا، میں بے انتہا خوشی کی وجہ سے زار و قطار رورہا تھا، جس طرح کہ پہلے غم و اندوہ اور حزن و ملال کی وجہ سے روپا کرتا تھا۔

میں نے عرض کیا: ”یا رسول اللہ! مبارک ہو اللہ تعالیٰ نے آپ کی دعا قبول کر لی۔ میری ماں نے اسلام قبول کر لیا.....“<sup>۱</sup>

☆.....سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اپنے مرض الموت میں رونے لگے، آپ سے پوچھا گیا کہ ”کیوں رورہے ہیں؟“ فرمانے لگے: ”میں تمہاری اس دنیا (کوچھوڑنے کی) وجہ سے نہیں روتا بلکہ (آنندہ پیش آنے والے) طویل سفر اور قلت زاد سفر کی وجہ سے رورہا ہوں۔ میں نے ایسی بلندی پر شام کی ہے، جس کے آگے جنت ہے یا جہنم۔ اور میں نہیں جانتا ان دونوں میں سے میرا مقام کون سا ہوگا؟“<sup>۲</sup>

<sup>۱</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي هريرة الدوسى رضى الله عنه، رقم: ۶۳۹۶، مسنند أحمد: ۳۲۰ / ۲۔ <sup>۲</sup> حلیۃ الأولیاء: ۴۹۶ / ۱، طبقات الکبری: ۶۲ / ۴۔

☆.....شفا ﷺ کہتے ہیں کہ میں مدینہ منورہ میں داخل ہوا تو میں نے ایک شخص کے ارد گرد بہت سے لوگوں کو جمع دیکھا۔ میں نے پوچھا: یہ کون ہیں؟ لوگوں نے بتایا: یہ سیدنا ابو ہریرہ ؓ ہیں۔ میں ان کے قریب ہو گیا، جب تہائی ہو گئی میں نے عرض کیا: میں آپ کو حق کا واسطہ دے کر سوال کرتا ہوں کہ آپ ضرور مجھے ایسی حدیث سنائیں جو آپ نے رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے سنی ہو، اور اس کو جانا اور اس کو سمجھا ہو۔ سیدنا ابو ہریرہ ؓ نے فرمایا: بے شک میں تجھے ایسی حدیث سناؤں گا جو میں نے آپ ﷺ کی مبارک زبان سے سنی ہے، اور اس کو جانا اور سمجھا ہے۔ یہ کہہ کر ایک آہ بھری اور بے ہوش ہو گئے، پھر ہوش آیا تو ہی الفاظ دھرائے اور بے ہوش ہو گئے، پھر ہوش آیا تو اپنا چہرہ صاف کیا، پھر حدیث بیان فرمائی کہ:

”رسول اللہ ﷺ نے بیان فرمایا: اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بندوں کے درمیان فصلہ کرنے کے لیے نزول فرمائیں گے، تمام امتیں گھٹنوں کے بل بیٹھی ہوئی ہوں گی۔ ان میں سے سب سے پہلے قاری قرآن کو اور اللہ کے رستے میں شہید ہونے والے کو اور بہت زیادہ مال دار شخص کو بلا یا جائے گا، اللہ تعالیٰ قاری قرآن سے فرمائے گا: کیا میں نے تجھے وہ کتاب سکھائی تھی جو میں نے اپنے رسول پر نازل کی؟ وہ کہے گا: ہاں۔ اے میرے رب! تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تجھے جو سکھایا تھا اس پر کیسے عمل کیا؟ وہ جواب دے گا: میں اس کی رات اور دن تلاوت کرتا رہا، اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو نے جھوٹ بولا ہے، اور فرشتے بھی کہیں گے کہ تو نے کذب بیانی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو یہی چاہتا تھا کہ تیرے متعلق کہا جائے: فلا شخص قاری ہے، پس وہ کہہ دیا گیا۔

مالدار کو پیش کیا جائے گا، اللہ تعالیٰ فرمائے گا: کیا میں نے تجھ پر مال کی فراوانی نہیں کی تھی حتیٰ کہ تجھے کسی کا محتاج نہ رہنے دیا، وہ کہے گا: ہاں! اے میرے رب! اللہ تعالیٰ فرمائے گا: جو

۲۳۶ صاحبہ کرام ﷺ کے آنسو خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں تھیں کہ میں نے تجھے مال عنایت کیا تھا تو نے اسے کس طرح خرچ کیا؟ وہ کہے گا: اللہ! میں صدر حی اور صدقہ کیا کرتا تھا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو نے جھوٹ بولا ہے، اور فرشتے بھی کہیں گے کہ تو نے کذب بیانی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تیرا تو صرف اتنا مقصد تھا کہ تجھے کہا جائے کہ فلاں شخص بڑا تھی ہے، پس وہ کہا جا چکا ہے۔

اللہ کے رستے میں شہید ہونے والے کو پیش کیا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو کس لیے قتل کیا گیا تھا؟ وہ کہے گا: اللہ تو نے اپنے رستے میں جہاد کا حکم فرمایا تھا تو میں نے تیرے رستے میں بڑائی کی حتیٰ کہ میں شہید ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو نے جھوٹ بولا ہے۔ اور فرشتے بھی کہیں گے کہ تو نے جھوٹ بولا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تیرا تو یہی مقصد تھا کہ کہا جائے: فلاں شخص بڑا بہادر اور شجاع ہے، تو وہ کہا جا چکا ہے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے (اپنا دست مبارک) میرے زانوپر مارا اور فرمایا: ابو ہریرہ! اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں میں سے سب سے پہلے ان تینوں افراد سے قیامت کے دن جہنم بھڑکائی جائے گی۔<sup>❶</sup>

**فاتحہ:** ..... گویا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اس لیے روئے کہ جب ان کے ساتھ ایسے کیا جائے گا تو باقی لوگوں کا کیا حال ہو گا؟

#### (۷) سیدنا ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اللّٰهُمَّ! عَبْدُكَ الْأَنْصَارِيُّ (ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ) كے گناہ بخش دے اور اسے قیامت

کے دن عزت و اکرام کے ساتھ جنت میں داخل کرنا۔“ [صحیح مسلم: ۲۸۰۶]

سیدنا ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ بصرہ کے گورنر تھے، ایک روز لوگوں سے خطاب کیا، فرمایا:

”اے لوگو! خشیتِ الہی سے آنسو بھاؤ، و گرنہ تمہیں آخرت میں رلا�ا جائے گا، یقیناً اہل جہنم اتنا

❶ صحیح سیnen ترمذی، ابواب الزهد، رقم: ۲۳۸۱، اسے ابن تجزیہ، رقم: ۲۴۸۲ اور ابن حبان، رقم: ۴۰۸ نے صحیح کہا ہے۔

﴿خُوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں کتنی تھی تھی؟﴾ صحابہ کرامؓ کے آنسو کی تعداد ۲۳۷ تھی۔ رومیں گے کہ ان کی آنکھوں سے آنسو ختم ہو جائیں گے اور پھر خون کے آنسو روئیں گے، اور اتنے آنسو بہا کیں گے کہ اگر ان کے آنسوؤں میں کششیاں چلا کیں جائیں تو وہ بھی چل پڑیں۔<sup>۱</sup>

اور بعض روایات میں ہے کہ خود بھی بہت زیادہ روئے، حتیٰ کہ آپ کے آنسو منبر پر گر رہے تھے۔<sup>۲</sup>

### (۸) سیدنا ابو ہاشم بن عتبہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو جب ان کی یاد آتی تو فرماتے؛ بڑا نیک اور صالح انسان

[أسد الغابہ: ۳۱۱/۲] تھا۔“

☆.....سیدنا ابو واٹل رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ، ابو ہاشم کی عیادت کے لیے تشریف لائے، وہ رورہے تھے۔ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا：“اے ماموں کسی تکلیف کی وجہ سے رورہے ہو یادنیا کے لائج کی وجہ سے؟” فرمایا：“یہ دونوں باتیں نہیں، بلکہ حضور ﷺ نے ہم سے ایک وعدہ کیا تھا، لیکن میں اس کو پورا نہ کرسکا۔” پوچھا: آپ نے کیا عہد کیا تھا؟ کہا: آپ ﷺ نے فرمایا تھا کہ：“تمام مال سے ایک خادم اور ایک سواری جہاد کے لیے کافی ہے۔ آج میں نے بہت کچھ جمع کر کھا ہے، اس پر روتا ہوں۔”<sup>۳</sup>

### (۹) سیدنا بلاں رضی اللہ عنہ کے آنسو

”اے بلاں! تو جنت میں مجھ سے آگے کیسے سبقت لے گیا، میں جب بھی

<sup>۱</sup> سنن ترمذی، رقم: ۲۳۲۷، طبقات ابن سعد حلیۃ الأولیاء: ۳۲۸/۱۔ اس کی سند صحیح ہے۔

<sup>۲</sup> التحعیف من المار، ص: ۶۳۔

<sup>۳</sup> سنن ترمذی، کتاب الزهد، باب ماجاء فيما يكتفي المرء من جميع ماله، رقم: ۲۳۲۷، مستند

احمد: ۲۹۰/۵، ابن حبان نے اسے صحیح کہا ہے۔ رقم: ۶۸۔

جنت میں داخل ہوا ہوں تو اپنے آگے تیرے قدموں کی آہٹ پائی ہے، میں  
رات جنت میں داخل ہوا تو اپنے آگے تیرے قدموں کی آہٹ سنی۔” ①

☆.....سیدہ ام المؤمنین ام سلمۃ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ آپ ﷺ کی وفات کی وجہ  
سے ہم پر رنج و مصیبت کے پھاڑٹوٹے ہوئے تھے، اچانک ہم نے کہاں کی آواز صبح ہی  
صبح سنی تو ہمارے رنج میں اور اضافہ ہو گیا۔ ادھر سیدنا بالال رضی اللہ عنہ نے فخر کی اذان دی جب ”  
اَشَهَدُ اَنَّ مُحَمَّدَ رَسُولَ اللَّهِ“ کہا تو روپڑے اور پھوٹ پھوٹ کر روانے، جس سے  
ہمارا غم اور تازہ ہو گیا۔ ②

#### (۱۰) سیدنا ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ کے آنسو

نبی التوبہ ﷺ نے فرمایا:

”آپ ..... خیر و بھلائی کے ساتھ زندہ رہیں گے، خیر و بھلائی پر فوت ہوں گے اور

جنت میں داخل ہوں گے۔“ [سنن الکبریٰ یہیقی: ۲۲۳/۲]

☆ جب قرآن کریم کی آیت:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ حُنْكَارٍ فَخُورٍ﴾ (لقمان: ۱۸)

”بے شک اللہ ہر اس شخص کو پسند نہیں کرتا ہے جو اکڑ کر چلنے والا، فخر کرنے والا  
ہوتا ہے۔“

نازل ہوئی تو سیدنا ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ نے اپنے گھر کا دروازہ بند کر لیا، اور بیٹھ کر رونے  
لگے، کچھ عرصہ گزر گیا اور رسول اللہ ﷺ نے ان کے متعلق پوچھا، پھر ان کو بلا بھیجا، جب وہ  
آئے تو رسول اللہ ﷺ نے ان کی غیر حاضری کا سبب پوچھا؟ تو سیدنا ثابت رضی اللہ عنہ نے عرض  
کیا: اللہ کے رسول! میں اچھا لباس اور بہترین جو تے پہننا پسند کرتا ہوں، مجھے ڈر ہے کہ کہیں  
اس وجہ سے میرا شمار متكبرین میں نہ ہو جائے، اس پر رسول اللہ ﷺ نے بخوبی مسکراتے

❶ سنن ترمذی: ۳۶۸۹. ❷ البداية والنهاية، ج: ۵، ص: ۲۷۱.

ہوئے انھیں جواب دیا: ”آپ ان میں سے نہیں ہو، بلکہ آپ خیر و بھلائی کے ساتھ زندہ رہیں گے، خیر و بھلائی پر فوت ہوں گے اور جنت میں داخل ہوں گے۔“ ①

### (۱۱) سیدنا خباب رضی اللہ عنہ کے آنسو

”چھٹے مسلمان تھے، غزوہ بدر، احمد اور خندق میں شریک ہوئے۔“

[طرائف کبیر: ۶۲/۳]

☆..... آپ کے ہم نشین صحابہ رضی اللہ عنہم نے یہ خبر دی کہ ہم سیدنا خباب رضی اللہ عنہ کے پاس اس وقت گئے، جس وقت آپ مرض الموت میں بیٹھا تھے، ہمیں دیکھ کر آپ نے ارشاد فرمایا: ”اس گھر میں میرے پاس چالیس ہزار روہم ہیں، اللہ کی قسم! میں نے کبھی ان کو کہیں چھپایا نہیں اور نہ کسی سائل کو میں نے محروم واپس لوٹایا۔“

یہ بات کہی اور زار و قطرار و ناشروع کر دیا۔ ہم نے پوچھا: ”آپ روتے کیوں ہو؟ فرمایا: ”میں اسی لیے روتا ہوں کہ میرے بہت سے ساتھی اس دُنیا سے اس حالت میں کوچ کر گئے کہ انہیں دنیاوی مال و متاع سے کچھ بھی نہ ملا، مجھے یہ مال مل گیا، مجھے اندیشہ ہے کہ میرا یہ مال میرے کام نہ آسکا تو آخرت میں محروم رہ جاؤں گا۔“ ②

### (۱۲) سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اے ابو بکر! اگر تم نے ان کو ناراض کر دیا تو اپنے رب کو ناراض کر دیا۔“

[صحیح مسلم، رقم: ۶۳۱۲]

☆..... سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں ہدایت کی تلاش میں شہر در شہر، ملک در ملک پھرا، یہود اور نصاریٰ کے احبار اور رہباؤں کے پاس گیا۔ لیکن مقصود حاصل نہ ہوا۔

① سنن الکبریٰ بیہقی: ۲۴۳/۲

② حلیۃ الأولیاء ۱۴۵/۱، حیة الصحابة ۲/۲۳۷.

ایک شخص نے مجھ سے کہا کہ ایک بھوروں والی زمین ہے، اس جگہ خاتم النبیین ﷺ آئیں گے، آپ وہاں چلے جائیں، کہتے ہیں کہ میں ایک قافلہ والوں کے ساتھ چلا، انہوں نے مجھے غلام بنایا کرتے تھے۔ میں اپنے آقا کے باعث میں کام کر رہا تھا اور بھوروں پر چڑھا ہوا تھا۔ میرے آقا کے پیچا کا میٹا آیا اور اس نے کہا: اللہ تعالیٰ فلاں قبیلہ کو ہلاک کرے۔ میں ابھی ان سے گزر کر آ رہا ہوں۔ وہ ایک شخص کے ارد گرد جمع ہیں۔ جو مکہ سے آیا ہے اور گمان کرتا ہے کہ وہ نبی ﷺ ہے۔ فرماتے ہیں: اللہ کی قسم! جب میں نے یہ بات سنی تو مجھ پر خوشی سی چھا گئی۔ اور میں بھوروں سمیت حرکت میں آگیا، قریب تھا کہ میں گر پڑتا، اور میں تیزی سے اترتا اور میں نے آتے ہی کہا: کیا بات ہے؟ اس مالک نے میرے ایک تھیٹر مارا اور کہا: جا، تو اپنا کام کر۔

فرماتے ہیں کہ میں اپنے کام پر چلا گیا۔ جب شام ہوئی تو میں نے بھوروں جمع کیں اور آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا (کیونکہ میں نے سن رکھا تھا کہ وہ نبی اللہ ﷺ ہدیہ قبول کرتے ہیں، اور صدقہ قبول نہیں کرتے، اور ان کے کندھوں کے درمیان مہربوت ہے) اور عرض کیا: میں نے سنا ہے کہ آپ نیک سیرت انسان ہیں، اور آپ کے ساتھ آپ کے ساتھی ہیں، جو حاجت مند ہیں، اس لیے یہ صدقہ ہے۔ یہ کہہ کر میں نے پیش کر دیا۔ تو آپ ﷺ نے اس کو ہاتھ نہیں لگایا، صاحبہ رَضِیَ اللہُ عَنْہُمْ سے فرمایا: کھاؤ! انہوں نے کھایا۔ میں نے اپنے دل میں یہ بات کہی کہ ایک نشانی پوری ہو گئی۔

پھر میں لوٹ آیا اور کچھ کھانے کا سامان جمع کر کے چند روز بعد حاضرِ خدمت ہوا، اور عرض کیا: میں آپ لوگوں سے محبت کرتا ہوں اور ہدیہ لے کر حاضر ہوا ہوں۔ تو حضور ﷺ نے اس سے تناول فرمایا، اور صاحبہ رَضِیَ اللہُ عَنْہُمْ نے بھی کھایا۔ میں نے کہا: یہ دونوں نیاں ہو گئیں۔

پھر میں لوٹ آیا اور ایک موقع پر حضور ﷺ ایک جنازہ کے ساتھ قبرستان تشریف لے گئے۔ آپ ﷺ کے ارد گرد آپ کے ساتھی تھے۔ میں نے سلام کیا اور داسیں باسیں گھونٹے لگا، تاکہ مہربوت دیکھوں۔ پس حضور ﷺ نے میرے ارادے کو جان لیا اور اپنی چادر مبارک

کو کندھے سے اتار دیا، میں نے مہربنوت کو دیکھا، اور بوسہ دیا اور (خوشی سے) رویا، یہاں تک کہ آنسو بہنے لگے۔ آپ ﷺ نے مجھے اپنے سامنے بٹھایا اور میں نے طلب ہدایت کا سارا قصہ سنایا۔ یا مجھے اے ابن عباس رضی اللہ عنہ! مجھے سنارہا ہوں۔ ①

☆.....سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ: ”سیدنا سلمان بیمار تھے، سیدنا سعد رضی اللہ عنہ ان کی عبادت کے لیے گئے تو انہیں روتے اور گریہ زاری کرتے پایا، پس سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نے سلمان رضی اللہ عنہ سے پوچھا: ”اے میرے بھائی! تمہیں کس چیز نے گریہ پر مجبور کیا ہے؟“ کیا آپ اللہ کے رسول ﷺ کے اصحاب میں سے نہیں ہیں؟ سیدنا سلمان رضی اللہ عنہ نے جواب دیا: ”میں دنیا کے لیے نہیں رورہا اور نہ ہی آخرت سے نفرت میرے رونے کا سبب ہے، میرے رونے کا سبب یہ ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ کے ساتھ میں نے ایک وعدہ کیا تھا، اور میں دیکھ رہا ہوں کہ میں اس وعدے کی خلاف ورزی کا مرتكب ہو چکا ہوں۔ سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا: آپ سے اللہ کے رسول ﷺ نے کیا وعدہ لیا تھا؟“ سیدنا سلمان رضی اللہ عنہ نے جواب دیا: ”اللہ کے رسول ﷺ نے اس وعدے کے ساتھ ضمانت لی تھی کہ ہم میں سے ہر کسی کو دنیا سے اتنا لینا چاہیے، جتنا ایک مسافر کی ضرورت کے لیے کافی ہوتا ہے۔ اور میں دیکھ رہا ہوں کہ میں اس وعدے کی پاسداری نہیں کر سکا۔ اور سیدنا سعد رضی اللہ عنہ تمہارے لیے یہ ہے کہ! جب تم حاکم ہنو تو اللہ سے ڈرتے ہوئے فیصلہ کرو، اور جب قاسم ہنو تو تقسیم کرتے وقت عدل کا دامن مت چھوڑو، اور جب تمہیں کوئی ذمہ داری سونپی جائے تو اسے پوری توجہ سے ادا کرو۔“

سیدنا ثابت رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ: ”میں نے سنا کہ آپ رضی اللہ عنہ نے وفات کے وقت صرف چوبیں درہم ترکہ میں چھوڑے۔“ ②

① ملخص از: مسند احمد: ۴۱/۵ - ۴۴۴ - ۴۴۴۔ الحلیہ ۲۴۸/۱ اسد الغابة: ۲/۵۱۲ - ۵۱۰۔ اس کی صحت ہے۔

② صحیح سنن ابن ماجہ، أبواب الزهد، باب الزهد في الدنيا، رقم: ۴۱۰. الحلیہ: ۱/۲۵۳ - ۲۵۴۔

(۱۳) سیدنا صہیب رضی اللہ عنہ کے آنسو

سیدنا صہیب رضی اللہ عنہ مکہ میں مسلمان ہوئے تھے، جب مدینہ کی طرف ہجرت کرنی چاہی تو کافروں نے ان سے کہا کہ ہم تمہیں مال لے کر نہیں جائیں دیں گے۔ اگر تم مال چھوڑ کر جانا چاہتے ہو تو تمہیں اختیار ہے، آپ رضی اللہ عنہ نے سب مال سے علیحدگی اختیار کر لی اور کفار نے اس پر قبضہ کر لیا، اور آپ نے ہجرت کی، جب مدینہ پہنچنے کی خوشخبری رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

ربح البيع أبا يحيى

"ابویحی نے بڑے نفع کی تجارت کی، ابویحی نے بڑے نفع کی تجارت کی ہے۔"

اور بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ انہی کے متعلق یہ آیت نازل ہوئی:

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ لِيَشَرُّ فِي نَفْسِهِ أَبْتَغِيَّةً مَرْضَاتِ اللَّهِ﴾ (البقرة: ٢٠٧)

”اور بعض لوگ وہ بھی ہیں کہ اللہ کی رضا مندی کی طلب میں اپنی جان بیچ ڈالتے ہیں۔“ ①

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اے ابو بکر! اگر تم نے انہیں ناراض کر دیا تو اینے رب کو ناراض کر دیا۔“

[صحیح مسلم، رقم: ۶۳۱۲]

☆.....سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ مکہ سے چلا، جب ہم بیاء تک پہنچ تو سامنے ایک بول کے درخت کے نیچے چند سوار نظر آئے، سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے کہا: جا کر دیکھو تو سہی یہ کون لوگ ہیں۔ ان کا بیان ہے کہ میں نے دیکھا تو سیدنا صہیب رضی اللہ عنہ تھے۔ پھر جب اس کی اطلاع دی تو آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ انہیں بلا و۔ میں صہیب کے پاس دوبارہ آیا اور کہا کہ چلنے امیر المؤمنین بلا تھے ہیں۔ چنانچہ وہ خدمت میں حاضر ہوئے (خیر یہ قصہ تو ہو چکا) پھر جب سیدنا عمر رضی اللہ عنہ زخمی کیے گئے تو سیدنا صہیب رضی اللہ عنہ

<sup>٤</sup> مستدرک حاکم: ٣ / ٤٠٠، ٤٩٨، ٤١٦ اور کہا یہ شرط مسلم پڑھیج ہے۔ ابن کثیر: ١/ ٣٣٣، ٣٣٤، صفة الصفوۃ:

ہوئے اندر روتے داخل ہوئے۔ وہ کہہ رہے تھے: ہائے میرے بھائی! ہائے میرے صاحب! اس پر سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ: سیدنا صمیب رضی اللہ عنہ! تم مجھ پر روتے ہو، تم نہیں جانتے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ میت پر اس کے گھروں کے روئے سے عذاب ہوتا ہے۔ ①

### (۱۲) سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے آنسو

”رسول اللہ ﷺ نے ایک سفر میں سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے پیچھے نماز

ادا کی۔“ [مسند احمد: ۲۳۲/۳]

☆.....سعد بن ابراہیم رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ ان کے والد نے کہا:

”سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ فاقہ سے تھے وہ تھوڑی سی کھانے کی چیز لے کر آئے اور کہا: سیدنا مصعب بن عمير رضی اللہ عنہ جب شہید ہوئے تو ان کی حالت مجھ سے بہتر تھی۔ ان کے کفن کی چادر اتنی مختصر تھی کہ اگر (اس چادر سے) ان کا سرڈھاپا جاتا تو ان کی ٹانگیں ننگی ہو جاتیں اور اگر ٹانگیں ڈھانپی جاتیں تو ان کا سر زنگا ہو جاتا اور میں اس موقع کا چشم دید گواہ ہوں۔ اس کے علاوہ انہوں نے یہ بھی کہا: ”سیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ شہید ہوئے تو ان کی حالت بھی مجھ سے بہتر تھی۔ اب دنیا ہمارے اوپر حادی ہو چکی ہے۔“ یا اس طرح کہا: ”ہمیں دنیا کا مال کثرت سے مل گیا ہے اور مجھے خطرہ ہے کہ ہمیں ہمارے اچھے اعمال کا بدلہ دنیا میں ہی مل گیا ہے۔ (اور آخرت میں ہمارا حصہ نہ ہوگا) اتنا کہتے ہی انہوں نے رونا شروع کر دیا۔ اور کھانا چھوڑ دیا۔“ ②

☆.....سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ہم چند افراد حضور ﷺ سے جدا نہ

① صحیح البخاری، کتاب الجنائز، رقم الحدیث: ۱۲۸۷

② صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب الکفن من جمیع المال، رقم: ۱۲۷۴، کتاب المغازی، رقم:

ہوتے تھے کہ شاید آپ ﷺ کو کوئی ضرورت پیش آئے اور ہم آپ کی خدمت کر سکیں۔ چنانچہ میں آپ کے پاس آیا، اور آپ ﷺ مکان سے باہر کھجروں کے ایک باغ کی طرف تشریف لے گئے میں بھی آپ ﷺ کے پیچھے ہولیا۔ آپ ﷺ نے اس باغ میں نماز بڑھی اور سجدہ کیا اور بہت طویل سجدہ کیا۔ میں رونے لگا، میں نے اپنے جی میں کہا کہ شاید اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی روح قبض کر لی ہے، پھر آپ ﷺ نے سجدہ سے سراہیا اور فرمایا: تجھے کیا ہو گیا؟ میں نے عرض کیا: میں تو یہ (یعنی آپ کی وفات کا) سمجھ رہا تھا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: میں نے اپنے رب کا شکریہ ادا کیا ہے، کیوں کہ جریل عالیہم کا کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”آپ کی امت سے جو ایک مرتبہ آپ پر درود پڑھے گا، میں اس پر دس حمتیں نازل کروں گا اور جو آپ پر سلام بھیجے گا، میں اس پر سلامتی نازل کروں گا۔“<sup>❶</sup>

### (۱۵) سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اللہی! سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کو دین کا فقیرہ بنا، اور اسے تفسیر کا طریقہ سکھا۔“

[ صحیح بخاری: ۳۷۵۲]

☆.....ابن ابی ملکیہ حاشیہ فرماتے ہیں کہ میں سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے ساتھ مکہ سے مدینہ تک رہا، آپ نے جہاں کہیں پڑا وہ اتو وہ نصب شب قیام فرماتے۔

فرماتے ہیں: مجھ سے ایوب حاشیہ نے پوچھا کہ سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی قرأت کی کیا کیفیت ہوتی تھی؟ (میں نے) کہا؛ جب اس آیت پر پہنچتے:

﴿وَجَاءَتْ سَكُرْةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ﴾ (ق: ۱۹)

”اور موت کی بے ہوشی برحق خبر لے کر آگئی۔“

❶ مسند ابو یعلی: ۱۹۵/۲، مسند احمد: ۱۹۱/۱، قال احمد شاکر: إسناده صحيح.

تو تریل سے پڑھتے اور روتے روتے ان کی پچکی بندھ جاتی۔ ①

## (۱۶) سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”میرے نزدیک عبد اللہ بڑا ہی اچھا آدمی ہے۔“

[صحیح بخاری: ۳۲۴۰]

☆.....سیدنا سمیر ریاحی حنفی اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے ٹھنڈا پانی پیا، تو رونے لگے اور بہت زیادہ رونے۔ ان سے دریافت کیا گیا: آپ کیوں اتنا رونے ہیں؟ تو سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مجھے قرآن مجید کی یہ آیت یاد آگئی:

﴿وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾ (سبا: ۵۴)

”اور ان کے درمیان اور ان کی خواہش کے درمیان رکاوٹ کھڑی کر دی جائے گی۔“

اور مجھے معلوم ہے کہ اسی وقت جہنمی کچھ نہیں چاہیں گے۔ لہس انہیں ایک چیز کی چاہت ہو گی کہ پانی مل جائے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيزُوكُمْ عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ هَمَّا رَزَقْنَاكُمُ اللَّهُ أَقْلَوْا إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكُفَّارِينَ﴾ (الأعراف: ۵۰)

”اور اہل جہنم، اہل جنت کو پکاریں گے کہ ہمیں کچھ پانی دے دو، یا تمہیں اللہ نے جو روزی دی ہے اس میں سے کچھ دے دو۔“ ②

سیدنا نافع رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ جب بھی سورۃ البقرہ کی ان آیات کو پڑھتے:

① حلیۃ الأولیاء: ۴۰۳/۱۔ اس کی سند صحیح ہے۔

② شعب الإيمان، رقم: ۴۲۹۴، الدر المثبور: ۶/۶۳۳، التاریخ الكبير: ۵۲۱۱۴، اس کی سند کے سارے راوی ثقہ ہیں۔

﴿وَإِنْ تُبَدِّلُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوا مَا يُحَاكِسُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَعْلَمُ  
لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعْلِمُ بِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (البقرہ: ۲۸۴)

”اور تمہارے دل میں جو کچھ ہے اسے ظاہر کرو یا چھپاو، اللہ اس پر تمہارا محاسبہ کرے گا، پھر جسے چاہے گا معاف کر دے گا، اور جسے چاہے گا عذاب دے گا، اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

تورو دیتے اور فرماتے کہ یہ آیات شدت محاسبہ پر دلالت کرتی ہیں۔ ① بعض روایات میں آتا ہے کہ سیدنا عبد اللہ بن عمر رض جب حضور ﷺ کا تذکرہ فرماتے تو (آپ ﷺ کے فرقا میں) رودیتے۔ ②

افادہ:..... آپ کیوں نہ روتے، جس کھجور کے تنے کے سہارے نبی کریم ﷺ خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے وہ بھی آپ کے فرقا میں رونے لگا تھا، قریب تھا کہ وہ پھٹ جائے چنانچہ سیدنا جابر رض بیان کرتے ہیں کہ:

”کھجور کا ایک تنا تھا، جس کا سہارا نبی کریم ﷺ خطبے کی حالت میں لیا کرتے تھے۔ پس جب آپ ﷺ کے لیے (لکڑی کا) منبر (بنا کر) رکھا گیا تو ہم نے تنے سے دس ماہ کی حاملہ اوثنی کی مانند (رونے کی) آواز سنی۔ حتیٰ کہ نبی ﷺ منبر سے نیچا ترے اور اس پر اپنا دست مبارک رکھا تو وہ خاموش ہو گیا۔ جب جمعہ کا دن ہوا اور نبی ﷺ منبر پر تشریف فرما ہوئے تو کھجور کا وہ تنا، جس کا سہارا لے کر آپ ﷺ خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے، اس طرح زور سے رونے لگا، قریب تھا کہ وہ پھٹ جائے۔

① حلیۃ الاولیاء: ۳۷۸/۱، اس کی سند کے سارے راوی ثقہ ہیں۔

② الإصابة: ۱۶۰/۴۔ ابن حجر نے اسے صحیح کہا ہے۔

ایک اور روایت میں ہے کہ وہ تباچے کی طرح زور سے رونے اور بلبلانے لگا تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نیچے اترے، حتیٰ کہ اسے پکڑا اور اسے اپنے ساتھ چھٹالیا، تو اس نیچے کی طرح سکیاں لینے لگا جس کو چپ کرایا جاتا ہے، یہاں تک کہ وہ خاموش ہو گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا؛ یہ اس لیے رویا ہے کہ یہ ذکر سننا کرتا تھا، (جس سے اب محروم ہو گیا ہے)۔<sup>❶</sup>

### (۷) سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”قرآن چار آدمیوں سے سیکھو! عبد اللہ بن مسعود، ابو حذیفہ کے غلام سالم، معاذ بن جبل اور ابی بن کعب رضی اللہ عنہم۔“ [صحیح بخاری: ۳۸۰۸]

سعد بن اخرم فرماتے ہیں کہ:

((كُنْتُ أَمْشِي مَعَ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَمَرَّ بِالْحَدَادِينَ وَقَدْ أَخْرَجُوا حَدِيدًا مِنَ النَّارِ فَقَامَ يَنْظُرُ إِلَيْهِ وَيَبْكِي))<sup>❷</sup>

”میں سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے ساتھ جا رہا تھا ہم لوہار کی دکان سے گزرے، انہوں نے آگ سے (سرخ سرخ) لوہا باہر کالا تو سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اسے دیکھنے کے لیے کھڑے ہو گئے اور رونے لگے۔“

سیدنا زید بن وہب کہتے ہیں کہ میں سیدنا ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس آیا کہ قرآن کی پاک آیت سیکھوں تو انہوں نے مجھے آیت پڑھائی۔ میں نے عرض کیا؛ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے تو مجھے یہ

❶ صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب علامات النبوة، رقم: ۳۵۸۴، ۳۵۸۵.

❷ التحوييف من التاریخ ابن رجب، ص: ۲۵.

آیت اسی طرح سکھائی ہے۔ یہ سن کر سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ رو دیئے اور اس قدر روئے کہ میں نے ان کے آنسو کنکریوں کے درمیان دیکھیے، اس کے بعد فرمایا: ”اسی طرح پڑھو جیسے تمہیں سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے پڑھایا ہے۔ بے شک وہ اسلام کا مضبوط قلعہ تھے، جہاں سے اسلام داخل ہوتا تھا اور پھر نکلتا نہیں تھا۔“ ①

### (۱۸) سیدنا عبد اللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

”شاہِ امم سلطانِ مدینہ طاشقائیم کا خط مبارک لے کر شاہِ ایران کے دربار میں

بڑے بار عربِ داخل ہوئے۔“ [مورخین]

☆..... سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: جب سیدنا عبد اللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ ایک لشکر لے کر روم کی طرف روانہ ہو گئے، اللہ کا کرنا ایسا ہوا کہ انہیں رومی فوج نے گرفتار کر لیا، پھر ان کو طاغیہ (قیصر روم) کے سامنے حاضر کیا اور بتایا کہ ہم ایسے شخص کو لائے ہیں جو محمد طاشقائیم کے ان ساتھیوں میں سے ہے، جنہوں نے سب سے پہلے دعوتِ اسلام کو قبول کیا۔

آپ کو بنظر غائرِ دیکھ کر قیصر روم نے کہا؛ عیسائیت قبول کرلو گرنہ تمہیں جلا دیا جائے گا۔ تو سیدنا عبد اللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ نے انکار کر دیا، تو انہوں نے ایک بہت بڑی دیگ مانگوائی اور اس میں تیل ڈال کر نیچے آگ لگادی گئی۔ جب تیل کھولنے لگا تو اس نے حکم دیا کہ دو مسلمان قیدیوں کو حاضر کیا جائے۔ اس کے حکم کے مطابق دو مسلمان قیدی پیش کر دیئے گئے، دیکھتے ہی دیکھتے ان میں سے ایک کو کھولتے ہوئے تیل میں پھینک دیا گیا، گرم اور کھولتے تیل میں گرتے ہی اس کا گوشت پوست چٹختنے لگا۔ اور چشمِ زدن میں کھال ہڈیوں سے الگ ہو گئی۔ اس کے بعد وہ سیدنا عبد اللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کی طرف متوجہ ہوا اور کہنے لگا؛ اب بھی موقع ہے، وگرنہ تجھے بھی ڈال دیں گے، تو آپ نے پہلے سے بڑھ کر دعوت کو ٹھکرایا۔ بالآخر قیصر نے مایوس ہو کر انہیں

❶ اس کی صحت ہے۔ ابن سعد، ج: ۳، ص: ۳۷۱۔

بھی کھولتے ہوئے تیل میں پھینکنے کا حکم دے دیا۔ جب آپ کوتیل کے پاس لا یا گیا تو آپ کی آنکھوں میں بے اختیار آنسو پک پک پڑے، قیصر کے حواریوں نے کہا: اس کو واپس لے چلو، کیونکہ یہ ڈر گیا ہے۔

قیصر کے پوچھنے پر آپ نے جواباً کہا:

”میرے رونے کی وجہ یہ تھی یہ منظر دیکھ کر میرے دل میں یہ خیال آیا تھا کہ میرے پاس تو صرف ایک ہی جان ہے، کاش! میرے پاس میرے جسم کے بالوں کی تعداد کے باہر جانیں ہوتیں تو میں ہر جان کو اس کھولتے ہوئے تیل میں ڈال کر بارگاہِ الہی میں قربان کر دیتا۔“

● قیصر کا یہ سننا تھا کہ انگشت بدندال ہو کر رہ گیا، کہنے لگا: میں تمہیں آزاد کرتا ہوں۔

#### (۱۹) سیدنا عبد اللہ بن رواحتہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

سیدنا قیس بن أبي حازم رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ سیدنا عبد اللہ بن رواحتہ رضی اللہ عنہ اپنی بیوی کی گود میں سر کے ہوئے تھے کہ (اچانک) رونے لگے، ان کے ساتھ ان کی بیوی بھی گر کر نے لگی، سیدنا عبد اللہ بن رواحتہ رضی اللہ عنہ نے پوچھا: ”تم کیوں رورہی ہو؟“ بیوی نے عرض کیا: ”آپ کو روتے دیکھا تو میں بھی رونے لگی۔“

سیدنا عبد اللہ بن رواحتہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مجھے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان وعدہ یاد آگیا:

﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَرِدَهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَمْنًا مَّقْصِيًّا﴾

(مریم: ۷۱)

”اور تم میں سے ہر کسی نے جہنم کے اوپر سے گزرنा ہے، یہ تیرے رب کا حتمی فیصلہ ہے۔“

● اس کی سند صحیح ہے۔ از اسد الغابة: ۲۱۴/۳. تاریخ دمشق: ۲۷/۲۵۸.

اور مجھے معلوم نہیں کہ (پل صراط سے گزرتے ہوئے) ہم بچیں گے یا نہیں؟ ①

## (۲۰) سیدنا عمر بن العاص رضی اللہ عنہ کے آنسو

رسول ہاشمی، والی بطماء لشکر علیم نے فرمایا:

”لوگ مسلمان ہوئے ہیں اور عمر و نبی اللہ ایمان لائے ہیں۔“

[سنن ترمذی: ۳۸۳۳]

”اے عمر! آپ کی عقل و دانش اور فہم و فراست کو جب دیکھتا ہوں تو میرے دل میں خیال آتا ہے کہ آپ کو سب سے پہلے دائرة اسلام میں داخل ہو جانا چاہیے تھا۔“  
(امیر عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ)

☆..... ”سیدنا ابن شناسہ مہری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم سیدنا عمر و بن عاص مخیل اللہ عنہ کی موت کے وقت ان کے پاس گئے وہ دیر تک روتے رہے پھر انہوں دیوار کی طرف کر لیا، ان کے بیٹوں نے کہا؛ ”ابا جان! کیا رسول اکرم لشکر علیم نے آپ کو فلاں فلاں بشارتیں نہیں دیں۔“  
تب سیدنا عمر و بن عاص مخیل اللہ عنہ نے اپنا چہرہ سامنے کیا اور کہا؛ ہم لوگ (یعنی صحابہ کرام) کلمہ شہادت..... لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ..... کا اقرار سب سے افضل بالتوں میں شمار کرتے تھے، میرے اوپر تین حالتیں گزری ہیں: پہلی حالت وہ جب رسول اکرم لشکر علیم سے زیادہ کسی کو برانہیں سمجھتا تھا اور میری خواہش تھی کہ میں آپ پر قابو پاؤں اور آپ لشکر علیم کو قتل کر دوں، اگر میں اسی حالت میں مر جاتا تو جہنمیوں میں سے ہوتا۔ اس کے بعد دوسرا حالت وہ تھی جب اللہ نے میرے دل میں اسلام کی محبت ڈال دی اور میں آپ لشکر علیم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا: اپنا ہاتھ بڑھا دیئے، آپ لشکر علیم نے اپنا دایاں ہاتھ آگے کیا تو میں نے اپنا ہاتھ کھینچ لیا، آپ لشکر علیم نے ارشاد فرمایا: ”عمر! کیا بات ہے؟“ میں نے عرض

① اس کی سند صحیح ہے۔ تفسیر عبدالرزاق: ۳۶۳/۲، رقم: ۱۷۰۷۹، تفسیر طبری: ۳۶۵/۸، تفسیر ابن

خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں ۲۵۱ صاحبِ کرامہ کے آنسو کیا؟ ”میں شرط لگانا چاہتا ہوں۔“ آپ ﷺ نے فرمایا: ”کون سی شرط؟“ میں نے عرض کیا: ”میرے گناہوں کی مغفرت کی شرط۔“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”اے عمرو! کیا تو نہیں جانتا کہ اسلام قبول کرنا گزشتہ سارے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے، بھرت کرنا گزشتہ سارے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے اور حج کرنا گزشتہ سارے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔ تب مجھے رسول اکرم ﷺ سے اتنی زیادہ محبت تھی کہ اتنی زیادہ کسی دوسرے سے نہیں تھی اور میری نگاہ میں آپ ﷺ کی اتنی زیادہ شان تھی جو اور کسی کی نہیں تھی۔ میں نے آپ ﷺ کے جلال اور رعب کی وجہ سے آپ ﷺ کی طرف آنکھ بھر کر نہیں دیکھا۔ اگر میں اسی حالت میں فوت ہو جاتا تو امید تھی کہ جنتی ہوتا، لیکن اس کے بعد ہم بعض (دنیاداری کے) کاموں میں پھنس گئے اور اب میں نہیں جانتا کہ اس تیسری حالت میں انجام کیا ہے؟ لہذا جب میں مر جاؤں تو میرے جنازے کے ساتھ کوئی رونے چلانے والی عورت نہ ہو، نہ ہی (کوئی) آگ لے کر چلے اور جب تم مجھے دفن کرو تو اچھی طرح قبر پر مٹی ڈال دینا اور میری قبر کے گرد اتنی دریتک (دعا کے لیے) کھڑے رہنا جتنی دریے میں اونٹ ذبح کر کے اس کا گوشت تقسیم کیا جاتا ہے، تاکہ میرے دل کو تسلی رہے اور مجھے پتا چل جائے کہ میں اپنے رب کے بھیجے ہوئے فرشتوں کو کیا جواب دیتا ہوں۔“

## (۲۱) سیدنا عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

”اصحابِ صفحہ میں سے ہیں، جب رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کو غزوہ تبوک کے لیے روانہ کیا تو کچھ صحابہ آئے، جن میں سے سیدنا عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ بھی تھے، انہوں نے کہا؛ اے اللہ کے رسول ﷺ! ہمیں سواری دیجیے۔ آپ نے کہا کہ اللہ کی قسم! میرے پاس تم لوگوں کے لیے سواریاں نہیں ہیں۔ تو وہ لوگ روتے ہوئے

واپس چلے گئے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کا اخلاص دیکھا تو ان کا عذر قرآن مجید میں بیان کیا: ﴿وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلُهُمْ﴾ (التوبہ: ۹۲)“

[اے اصلہ: ۳۹۹/۴]

☆.....سیدنا عرباض بن ساریہ رضی عنہ فرماتے ہیں کہ ہمیں رسول اللہ ﷺ نے نہایت مؤثر وعظ ارشاد فرمایا، جس سے دل ڈر گئے اور (ہماری) آنکھیں بہہ پڑیں۔ ہم نے کہا: اے اللہ کے رسول ﷺ! یہ تو گویا الوداع کہنے والے کا وعظ ہے۔ پس آپ ﷺ ہمیں وصیت فرمادیجیے! آپ ﷺ نے فرمایا: میں تمہیں اللہ سے ڈرنے اور امیر کی بات سننے اور اس پر عمل کرنے کی وصیت کرتا ہوں۔ اگرچہ تم پر کوئی جبشی غلام امیر مقرر ہو جائے۔ (یاد رکھو!) تم میں سے جو (میرے بعد) زندہ رہے گا، وہ بہت اختلاف دیکھے گا، پس تم میری سنت کو اور ہدایت یافہ خلفاء راشدین کے طریقے کو لازم پکڑنا، ان کو دانتوں سے مضبوط پکڑ لینا۔ دین میں نئے نئے کام (بدعات) ایجاد کرنے سے بچنا۔ اس لیے کہ ہر بدعت گمراہی ہے۔ \*

### (۲۲) سیدنا معاذ بن جبل رضی عنہ کے آنسو

فاتح بدر و حنین، محمد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”قرآن چار آدمیوں سے سیکھو! عبد اللہ بن مسعود، ابو حذیفہ کے غلام سالم، معاذ

بن جبل اور ابی بن کعب رضی عنہم۔“ [صحیح بخاری: ۳۸۰۸]

☆.....سیدنا معاذ بن جبل رضی عنہ فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ ﷺ نے مجھے یمن کی طرف روانہ کیا تو مجھے وصیت کرتے ہوئے دور تک تشریف لائے، اور (میں) معاذ سوار تھا۔ اور آپ ﷺ پیدل تھے۔ پس جب آپ وصیت سے فارغ ہوئے تو پھر فرمایا:

❶ صحيح سنن أبو داؤد، كتاب السنّة، باب لزوم السنّة، رقم: ۴۰۷، سنن ترمذی، ابواب العلم، باب

الأئذن بالسنّة واجتناب البدعة، رقم: ۲۶۷۶، اسے ابن حبان (موار ۱۰۳)، حاکم (۹۵/۱) اور ذہبی

نے صحیح کہا ہے۔

”اے معاذ! ممکن ہے کہ تم مجھ سے اس سال کے بعد نہ مل سکو اور شاید تم میری اس مسجد اور میری قبر پر گزرے۔ (یہ سن کر) سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فراق میں شدتِ غم سے رونے لگے، پھر نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کی طرف رخ انور کرتے ہوئے فرمایا:

”تمام لوگوں میں سے متقدی لوگ میرے سب سے زیادہ قریب ہیں، وہ جو بھی ہوں، اور جہاں بھی ہوں۔“ ①

### (۲۳) سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے آنسو

ابوالقاسم، محبوب الہی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”اہلی! اسے ہدایت دینے والا، ہدایت یافتہ بنا، اسے ہدایت دے اور اس کے ذریعے ہدایت دے۔“ [سنن ترمذی: ۳۸۲۲]

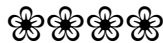
☆..... علاء بن ابی حکیم نے بیان کیا کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس ایک آدمی آیا اور اس نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے واسطہ سے حدیث بیان کی۔ تو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جب ان کے ساتھ ایسے کیا جائے گا تو باقی لوگوں کا کیا حال ہو گا؟ پھر سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ بہت روئے، حتیٰ کہ ہمیں گمان ہونے لگا کہ یہ رود کرختم ہو جائیں گے، ہم نے کہا: یہ شخص ہمارے پاس شرے کر آیا ہے۔ پھر سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ ہوش میں آئے اور چہرے کو صاف کیا اور فرمایا: اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سچ فرمایا ہے کہ:

﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزَيَّنَهَا نُوْفِ الْيَهْمَ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخِسُونَ ۝ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا الْعَذَابُ وَهَبَطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَأَطْلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۝﴾ (ہود: ۱۵-۱۷)

① احمد شاکر فرماتے ہیں: اسنادہ صحیح، مسند احمد: ۲۳۵/۵، طبرانی کبیر: ۲۴۲/۲۰، مسند الشامیین، رقم: ۹۹

”جو شخص دنیا کی زندگی اور اس کی خوش رُنگینیاں چاہتا ہے تو ہم دنیا ہی میں اسکے اعمال کا پورا بدلہ دیتے ہیں، اور اس میں ان کے ساتھ کوئی کمی نہیں کی جاتی ہے، یہی وہ لوگ ہیں جنہیں آخرت میں عذاب نار کے سوا کچھ بھی نہیں ملے گا، اور جو کچھ انہوں نے دنیا میں کیا ہوگا ضائع ہو جائے گا، اور جو کچھ وہاں کرتے رہے تھے (ایمان کے بغیر) بیکار ہی تھا۔“ ①

**افادہ:** معلوم ہوا کہ خلوص سے خالی ریا کاری پر منی عمل سراسر خسارہ اور و بال ہے، خواہ وہ کتنا ہی عظیم عمل ہو۔



❶ صحيح الترمذى، أبواب الزهد، باب ماجاء في الرياء والسمعة، رقم: ٢٣٨٢، مستدرك حاكم: ١٩١٤، ابن خزيمه نے اسے صحیح کہا ہے۔

## صحابیات شیعہ اللہ کے آنسو

### (۱) سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے آنسو

شاہِ مدینہ، محمد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”فاطمہ رضی اللہ عنہا جنت کی عورتوں کی سردار ہوگی۔“ [صحیح بخاری، باب مناقب فاطمہ]

☆.....سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا آئیں، ان کی چال میں بھی کریم ﷺ کی چال سے بڑی مشاہد تھی۔ آپ ﷺ نے فرمایا؛ بیٹی آؤ مرحا! اس کے بعد آپ نے انہیں اپنی دامیں طرف یا باہمیں طرف بھایا، پھر ان کے کان میں آپ نے چکے سے کوئی بات کہی تو وہ رونے لگیں۔ میں نے ان سے کہا کہ آپ روتنی کیوں ہو؟ پھر دوبارہ آنحضرت ﷺ نے ان کے کان میں کچھ کہا تو وہ ہنس دیں۔ میں نے ان سے کہا: آج غم کے فوراً بعد ہی خوشی کی جو کیفیت میں نے آپ کے چہرے پر دیکھی وہ پہلے کبھی نہیں دیکھی تھی۔ پھر میں نے ان سے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ نے کیا فرمایا تھا؟ انہوں نے کہا کہ جب تک رسول اللہ ﷺ زندہ ہیں میں آپ کے راز کو کسی پر نہیں کھول سکتی۔

چنانچہ میں نے آپ کی وفات کے بعد پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ؛ ”آپ ﷺ نے میرے کان میں کہا تھا کہ جریل ﷺ ہر سال قرآن مجید کا ایک دور کیا کرتے تھے، لیکن اس سال انہوں نے دو مرتبہ دور کیا ہے۔ مجھے یقین ہے کہ اب میری موت قریب ہے اور میرے گھرانے میں سب سے پہلے مجھ سے آ ملنے والی تم ہوگی۔ میں (آپ کی اس خبر پر) رونے لگی تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم اس پر راضی نہیں کہ جنت کی عورتوں کی سردار بنوگی (یا آپ نے فرمایا) مومدہ عورتوں کی، تو اس پر میں بھی تھی۔“ \*

❶ صحیح بخاری، کتاب المناقب، رقم: ۳۶۲۴، ۳۶۲۵، ۳۶۲۳، صحیح مسلم، کتاب فضائل

اصحابہ، باب من فضائل فاطمۃ بنت النبی صلی اللہ علیہ وسلم، رقم: ۶۳۱۲، ۶۳۱۳، ۶۳۱۴.

افادہ:.....اس حدیث پاک سے سیدہ فاطمۃ الزہراء علیہما السلام کی بڑی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ فی الواقع آپ آنحضرت ﷺ کی نخت جگہ، نورِ نظر ہیں اس لیے ہر فضیلت کی اولین حقدار ہیں۔

☆ جب نبی ﷺ کی وفات کا وقت قریب آپنچا تو سیدہ فاطمہ علیہما السلام گری کرنے لگیں، تو سیرت و صورت میں لا جواب، سیدنا محمد رسول اللہ ﷺ نے انھیں فرمایا: پیاری بیٹی!

مت روئیں، جب میں فوت ہو جاؤں تو کہنا:

﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجُعونَ﴾ (آل عمران: ۱۵۶)

”هم توبے شک اللہ ہی کے لیے ہیں، اور ہمیں اسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔“

کیونکہ ہر انسان کے لیے اس کے ساتھ ہر مصیبت سے بدل ہے۔

انھوں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! آپ سے بھی؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”اور مجھ سے بھی۔“ ①

## (۲) سیدہ اُم ایمن علیہما السلام کے آنسو

نبی کریم ﷺ فرمایا کرتے تھے: ”میری اُمی کی وفات کے بعد اُم ایمن میری

ماں ہے۔“ [الاصابة: ۳۵۹/۸]

☆.....سیدنا اُنس علیہما السلام سے مردی ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ کی وفات کے بعد سیدنا ابو بکر علیہما السلام نے عمر علیہما السلام سے کہا کہ آؤ، سیدہ اُم ایمن کے ہاں چلیں۔ کیوں کہ اللہ کے رسول ﷺ بھی ان کے ہاں جایا کرتے تھے۔ جب یہ دونوں ملاقات کے اختتام پر چلنے لگے تو اُم ایمن علیہما السلام نے رونا شروع کر دیا۔ ان دونوں نے پوچھا: ”آپ کو کس چیز نے آہ و بکا پر مجبور کیا؟ کیا اللہ کے ہاں، اس کے رسول ﷺ کے لیے بہتری نہیں؟ اُم ایمن علیہما السلام نے جواب دیا: ”میں اس لیے نہیں رو رہی کہ میں اس سے بے خبر ہوں کہ اللہ کے ہاں

رسول ﷺ کے لیے کیا ہے، میں تو اس وجہ سے رورہی ہوں کہ رسول اللہ ﷺ رفیق اعلیٰ سے جا ملے ہیں۔ وحی کا سلسلہ ختم ہو گیا ہے۔“ یہ سننے ہی ان دونوں نے بھی سیدہ ام ایمن رضی اللہ عنہا کے ساتھ مل کر رونا شروع کر دیا۔ ①

### (۳) سیدہ عائشہ صدیقہ مطہرہ رضی اللہ عنہا کے آنسو

صادق و ایمن، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”عائشہ رضی اللہ عنہا کی فضیلت عورتوں پر ایسی ہے، جیسے ثرید کی اور تمام کھانوں پر فضیلت۔“ [صحیح بخاری: ۳۲۷]

☆.....سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا زوجہ نبی ﷺ کے بھانجے ابن الحارث بیان کرتے ہیں کہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ سیدنا عبد اللہ بن زیبر رضی اللہ عنہ نے یہ سننے کے بعد (کہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کوئی چیز تھے میں بھیج رہی ہیں) کہا: اللہ کی قسم! اگر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے اس معاملہ کو ختم نہ کیا تو میں ان سے روٹھ جاؤں گا۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا: ”میں اللہ کی قسم کھا کر کہتی ہوں میں آئندہ کبھی بھی ابن زیبر رضی اللہ عنہ سے بات نہ کروں گی۔“ جب یہ علیحدگی طول پکڑ گئی تو سیدنا عبد اللہ بن زیبر رضی اللہ عنہ کو سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے جواب دیا: ”اللہ کی قسم! میں کسی مصالحت کروانے والے کو نہیں مانتی اور نہ ہی میں قسم کو توڑنے کے گناہ کی مرتبہ ہوں گی۔“ یہ معاملہ مزید طویل پکڑ گیا تو سیدنا ابن زیبر رضی اللہ عنہ پر گراں گز رنا شروع ہو گیا تو چنانچہ انہوں بنی زہرہ کے افراد المسور بن مخرمہ اور عبد الرحمن بن الاسد بن عبد یغوث سے کہا: ”میں اللہ کا واسطہ دے کر تم سے ملتمنس ہوں کہ میرے معاملہ میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے پاس جا کر کہیں کہ میرے متعلق قسم کھا کر قطع تعلق کرنا حرام ہے۔ پس المسور اور عبد الرحمن، سیدنا عبد اللہ بن زیبر رضی اللہ عنہ کے ہمراہ اپنی عباپین کراسی وقت سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی طرف پل پڑے۔ وہاں پہنچ کر ان دونوں نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے اندر داخل ہونے کی اجازت طلب کرنے کی غرض سے کہا: ”السلام علیکم

① صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضل ام ایمن رضی اللہ عنہا، رقم: ۶۳۱۸۔

ورحمۃ اللہ و برکاتہ! کیا ہم اندر آ سکتے ہیں؟“ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے جواب دیا: ”آ جاؤ!“ انہوں نے پوچھا: ”کیا ہم سب؟“ عائشہ رضی اللہ عنہا نے جواب دیا: ”ہاں! تم سب اندر آ جاؤ، بغیر یہ جانے کہ سیدنا عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ بھی ان کے ساتھ ہے۔ لیکن یہ لوگ اندر داخل ہو گئے تو سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا چونکہ پرڈے کے پیچھے تھیں، سیدنا عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ ان سے لپٹ گئے اور ان سے روتے ہوئے معافی کے خواستگار ہوئے۔ المسور اور عبد الرحمن نے بھی کہا: سیدنا عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ سے بول چال بحال کر لیں۔ ان دونوں نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے کہا: ”آپ جانتی ہیں کہ اللہ کے رسول ﷺ نے اس بات سے منع فرمایا ہے کہ کسی بھی دوسرے مسلمان بھائی سے تین راتوں سے زیادہ قطع تعلق کرنا حرام ہے۔“ پس جب ان دونوں نے زیادہ اصرار کیا اور اپنے تعلق داروں سے اچھے تعلقات کے نتائج بیان کیے تو سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے روتے ہوئے کہا: ”میں نے قسم کھائی ہے، اور قسم (توڑنا) ایک مشکل امر ہے۔“ جب انہوں (المسور اور عبد الرحمن) نے زیادہ اصرار کیا تو انہوں نے کفارہ کے طور پر چالیس غلام آزاد کیے، اور سیدنا عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ (اپنے بھائی) سے بولنا شروع کر دیا۔ بعد میں جب کبھی بھی انہیں اپنی قسم یاد آتی تو آپ اس کثرت سے روتیں کہ آپ کی اوڑھنی آنسوؤں سے تر ہو جاتی۔ ①

☆.....واقعہ را فک اور سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کا آنسو بہانا

ایک غزوے کا دوسرا ہم واقعہ را فک کا واقعہ ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا دستور تھا کہ سفر میں جاتے ہوئے ازواج مطہرات کے درمیان قرمع اندازی فرماتے، جس کا قرمع نکل آتا، اسے ہمراہ لے جاتے۔ اس غزوہ میں قرمع سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے نام نکلا اور آپ ﷺ انہیں ساتھ لے گئے، غزوے سے واپسی پر ایک جگہ پڑا ڈالا گیا۔ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اپنی حاجت کے لیے گئیں اور اپنی بہن کا ہمار جسے عاریتے لے گئی تھیں کھو بیٹھیں۔ احساس ہوتے ہی فوراً اس جگہ واپس گئیں جہاں ہمار غائب ہوا تھا۔ اسی دوران وہ لوگ

خوفِ الہی سے بہنے والے آنسو میں پڑتی تھیں صحابیت شفیعہ کے آنسو

آئے جو آپ کا ہو دنچ اونٹ پر لادا کرتے تھے۔ انہوں نے سمجھا آپ ہو دن کے اندر تشریف فرما ہیں اور اس لیے اسے اونٹ پر لاد دیا اور ہو دن کے ہلکے پن پر نہ چوکے۔ کیونکہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا ابھی نو عمر تھیں۔ بدن موٹا اور بو جھل نہ تھا۔ نیز چونکہ کئی آدمیوں نے مل کر ہو دن اٹھایا تھا، اس لیے ہلکے پن پر تجھب نہ ہوا۔ اگر صرف ایک یادو آدمی اٹھاتے تو انہیں ضرور محسوس ہو جاتا۔

بہر حال سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا ہار ڈھونڈھ کر قیام گاہ پہنچیں تو پورا لشکر جا چکا تھا اور میدان بالکل خالی پڑا تھا کہ وہ پکارنے والا تھا نہ جواب دینے والا۔ وہ اس خیال سے وہیں بیٹھ گئیں کہ لوگ انہیں نہ پائیں گے تو پلٹ کرو ہیں تلاش کرنے آئیں گے، لیکن اللہ اپنے امر پر غالب ہے وہ بالائے عرش پر جو تدبیر چاہتا ہے کرتا ہے۔ چنانچہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی آنکھ لگ گئی اور وہ سو گئیں۔ پھر صفوان بن معطل رضی اللہ عنہ کی یہ آوازن کر بیدار ہوئیں کہ اَنَا لِلّهِ وَإِنَّا لِلّهِ رَاجِعُونَ رسول اللہ ﷺ کی بیوی.....؟ وہ پہچلی رات کو چلا آرہا تھا۔ صبح کو اس جگہ پہنچا، جہاں آپ رضی اللہ عنہا موجود تھیں۔ انہوں نے جب سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کو دیکھا تو پہچان لیا، کیوں کہ وہ پردے کا حکم نازل ہونے سے پہلے بھی انہیں دیکھ چکے تھے۔ انہوں نے اَنَا لِلّهِ پڑھی اور اپنی سواری بٹھا کر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے قریب کر دی۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا اس پر سوار ہو گئیں۔ سیدنا صفوان نے اَنَا لِلّهِ کے سواز بان سے ایک لفظ نہ نکالا، چپ چاپ سواری کی کنیل تھامی اور پیدل چلتے ہوئے لشکر میں آگئے۔ یہ ٹھیک دوپہر کا وقت تھا اور لشکر پڑا ڈال چکا تھا۔ انہیں اس کیفیت کے ساتھ آتا دیکھ کر مختلف لوگوں نے اپنے اپنے انداز پر تبصرہ کیا اور اللہ کے دشمن خبیث عبداللہ بن ابی کو بھڑکا لئے کا ایک اور موقع مل گیا۔ چنانچہ اس کے پہلو میں نفاق اور حسد کی جو چنگاری سلگ رہی تھی اس نے اس کے کرب پہنہاں کو عیاں اور نمایاں کیا، یعنی بدکاری کی تہمت تراش کر واقعات کے تانے بنے بننا، تہمت کے خاکے میں رنگ بھرنا اور اسے پھیلانا، بڑھانا اور اُدھیرنا اور بننا شروع کیا۔ اس کے ساتھی بھی اسی بات کو بنیاد بنا کر اس کا تقرب حاصل کرنے لگے اور جب مدینہ آئے تو ان تہمت تراشوں نے خوب جم کر پروپیگنڈہ کیا۔ ادھر رسول اللہ ﷺ خاموش تھے، کچھ بول نہیں رہے تھے؛ لیکن جب لمبے عرصے تک

وحی نہ آئی تو آپ ﷺ نے سیدہ عائشہؓ سے علیحدگی کے متعلق اپنے خاص صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین سے مشورہ کیا۔ سیدنا اسامة رضی اللہ عنہ، غیرہ نے مشورہ دیا کہ آپ ﷺ انہیں اپنی زوجیت میں برقرار رکھیں، اور دشمنوں کی بات پر کان نہ دھریں۔ اس کے بعد آپ ﷺ نے منبر پر کھڑے ہو کر عبد اللہ بن ابی کی ایذا رسانیوں سے نجات دلانے کی طرف توجہ دلائی۔ اس پر سیدنا سعد بن معاذؓ اور سید بن حفیزؓ نے اس کے قتل کی اجازت چاہی، لیکن سیدنا سعد بن عبادہؓ پر جو عبد اللہ بن ابی کے قبیلہ خزرج کے سردار تھے، قبائلی محیت غالب آگئی اور دونوں حضرات میں ترش کلامی ہو گئی، جس کے نتیجے میں دونوں قبیلے بھڑک اٹھے۔ رسول اللہ ﷺ نے خاصی مشکل سے انہیں خاموش کیا، پھر خود بھی خاموش ہو گئے۔ ادھر سیدہ عائشہؓ کا حال یہ تھا کہ وہ غزوے سے واپس آتے ہی بیمار پڑ گئیں، اور ایک مہینے تک مسلسل بیمار رہیں۔ انہیں اس تہمت کے بارے میں کچھ بھی معلوم نہ تھا۔ البتہ انہیں یہ بات کھلکھلتی رہتی تھی کہ بیماری کی حالت میں رسول اللہ ﷺ کی طرف سے جو لطف و عنایت ہوا کرتی تھی اب وہ نظر نہیں آ رہتی تھی۔ بیماری ختم ہوئی تو وہ ایک رات اُمّ مسٹحؓ سے مطلع تھیں کہ ہمراہ اسے حاجت کے لیے میدان میں گئیں۔ اتفاق سے اُمّ مسٹحؓ اپنی چادر میں پھنس گئیں، اور اس پر انہوں نے اپنے بیٹے کو بدعا دی۔ سیدہ عائشہؓ صدیقہؓ نے اس حرکت پر انہیں ٹوکا تو انہوں نے سیدہ عائشہؓ کو یہ بتلانے کے لیے کہ میرا بیٹا بھی پروپینڈے کے جرم میں شریک ہے تہمت کا واقعہ کہہ سنایا۔ سیدہ عائشہؓ نے واپس آ کر اس خبر کا ٹھیک ٹھیک پتا لگانے کی غرض سے رسول اللہ ﷺ سے والدین کے پاس جانے کی اجازت چاہی، پھر اجازت پا کر والدین کے پاس تشریف لے گئیں اور صورت حال کا یقینی طور پر علم ہو گیا تو بے اختیار رونے لگیں، اور پھر دورا تیں اور ایک دن روتے روتے گذر گیا۔ اس دوران نہ نیندا کا سرمه لگایا نہ آنسو کی جھٹری رکی۔ وہ محسوس کرتی تھیں کہ روتے روتے کیجھ سُن ہو جائے گا۔ اسی حالت میں رسول اللہ ﷺ تشریف لائے۔ کلمہ شہادت پر مشتمل خطبہ پڑھا اور اما بعد کہہ کر فرمایا: ”اے عائشہؓ! مجھے تمہارے متعلق اس اس طرح کی خبر ملی ہے۔ اگر تم اس سے

بری ہو تو اللہ تعالیٰ عنقریب تمہاری براءت ظاہر فرمادے گا اور اللہ نہ کرے، تم سے کوئی گناہ سرزد ہو گیا ہے تو تم اللہ تعالیٰ سے مغفرت مانگو اور توبہ کرو، کیوں کہ بندہ جب اپنے گناہ کا اقرار کر کے اللہ کے حضور توبہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کر لیتا ہے۔“

اس وقت سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے آنسو ایک دم ٹھم گئے، اور اب انہیں آنسو کا ایک قطرہ بھی محسوس نہ ہو رہا تھا۔ انہوں نے اپنے والدین سے کہا کہ وہ آپ ﷺ کو جواب دیں، لیکن ان کی سمجھ میں نہ آیا کہ کیا جواب دیں۔ اس کے بعد سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے خود ہی کہا: ”واللہ میں جانتی ہوں کہ یہ بات سنتے سنتے آپ لوگوں کے دلوں میں اچھی طرح بیٹھ گئی ہے اور آپ لوگوں نے اسے بالکل سچ سمجھ لیا ہے، اس لیے اب اگر میں کہوں کہ میں بُری ہوں..... اور اللہ خوب جانتا ہے کہ میں بُری ہوں..... تو آپ لوگ میری بات سچ نہ سمجھیں گے، اور اگر میں کسی بات کا اعتراف کرلوں..... حالانکہ اللہ خوب جانتا ہے کہ میں اس سے بُری ہوں..... تو آپ لوگ سچ مان لیں گے۔ ایسی صورت میں واللہ! میرے لیے اور آپ لوگوں کے لیے وہی مثل ہے جسے

سیدنا یوسف علیہ السلام کے والد نے کہا تھا کہ:

﴿فَصَبِّرْ جَمِيلٌ وَاللُّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصْفُونَ﴾

(یوسف: ۱۸)

”صبر ہی بہتر ہے۔ اور تم لوگ جو کچھ کہتے ہو اس پر اللہ کی مدد مطلوب ہے۔“

اس کے بعد سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا دوسری طرف جا کر لیٹ گئیں، اور اسی وقت رسول اللہ ﷺ پر وحی کا نزول شروع ہو گیا۔ پھر جب آپ ﷺ سے نزول وحی کی شدت و کیفیت ختم ہوئی تو آپ مسکرا رہے تھے، اور آپ ﷺ نے پہلی بات جو فرمائی وہ یہ تھی کہ اے عائشہ! اللہ نے تمہیں بُری کر دیا۔ اپنے دامن کی براءت اور رسول اللہ ﷺ کی محبت پر اعتماد و ثقہ کے سب قدرے ناز کے انداز میں کہا: ”واللہ! میں تو ان کی طرف نہ اٹھوں گی اور صرف اللہ کی حمد کروں گی۔“

اس موقع پر واقعہ افک سے متعلق جو آیات اللہ نے نازل فرمائیں وہ سورہ نور کی دس

آیات ہیں جو: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْأُفْكِ عَصِبَةً مِنْكُمْ﴾ سے شروع ہوتی ہیں۔

اس کے بعد تہمت تراشی کے جرم میں مسٹھ بن اثاشہ، حسان بن ثابت اور حنفہ بنت جوش شناش کو اسی اسی کوڑے مارے گئے۔ البتہ خبیث عبداللہ بن ابی کی پیچھے اس سزا سے بچ گئی۔ حالانکہ تہمت تراشوں میں وہی سرفہرست تھا، اور اسی نے اس معاملے میں سب سے اہم کردار ادا کیا تھا۔ اسے سزا نہ دینے کی وجہ یا تو یہ تھی کہ جن لوگوں پر حدود قائم کر دی جاتی ہیں وہ ان کے لیے آخرت کے عذاب کی تخفیف اور گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں۔ اور عبداللہ بن ابی کو اللہ تعالیٰ نے آخرت میں عذاب عظیم دینے کا اعلان فرمادیا تھا۔ یا پھر وہی مصلحت کا رفراتھی جس کی وجہ سے اس کی اسلام دشمنی کے باوجود اسے قتل نہیں کیا گیا۔

اس طرح ایک میمنے کے بعد مدینے کی فضائیک و شہبے اور قلت و اضطراب کے بالدوں سے صاف ہو گئی اور عبداللہ بن ابی اس طرح رسووا کہ دوبارہ سرنہ اٹھاسکا۔ ابن احراق کہتے ہیں کہ اس کے بعد جب وہ کوئی گڑ بڑ کرتا تو خود اس کی قوم کے لوگ اسے عتاب کرتے، اس کی گرفت کرتے اور سخت سست کہتے۔ اس کیفیت کو دیکھ کر رسالت مام اللہ علیہ السلام نے سیدنا عمر بن عزیز سے کہا: ”اے عمر! کیا خیال ہے؟ دیکھو! واللہ اگر تم نے اس شخص کو اس دن قتل کر دیا ہوتا جس دن تم نے مجھ سے اسے قتل کرنے کی بات کہی تھی تو اس کے بہت سے ہمدرد اٹھ کھڑے ہوتے، لیکن اگر آج انہی ہمدردوں کو اس کے قتل کا حکم دیا جائے تو وہ اسے قتل کر دیں گے۔“ سیدنا عمر بن عزیز نے کہا: ”واللہ! میری سمجھ میں خوب آگیا ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام کا معاملہ میرے معاملے سے زیادہ بابرکت ہے۔“<sup>❶</sup>

☆ ..... جناب عطاء بن رباح علیہ السلام بیان کرتے ہیں کہ میں اور عبید بن عمیر سیدہ عائشہ علیہما السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ جناب عبید بن عمیر نے درخواست کی کہ رسول

❶ صحیح بخاری، کتاب المغارزی، باب حدیث الإفك، رقم: ۴۱۴۱۔ صحیح مسلم، کتاب التوبۃ،

باب فی حدیث الإفك و قبول توبۃ القاذف، رقم: ۷۰۲۰، زاد المعاد: ۳/۲۳۲، ۲۴۰، سیرت ابن

ہشام: ۲۲۰/۲۔ ۲۲۳۔

اکرم ﷺ کے حوالے سے ہمیں کوئی ایسا واقعہ بتائیں جو آپ کو سب سے زیادہ بھلا لگا ہو۔

یہ سن کر سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا رونے لگیں اور فرمایا:

”ایک رات رسول اللہ ﷺ تجد کے لیے کھڑے ہوئے اور فرمایا: ”اے عائشہ! آج مجھے اپنے رب کی عبادت کرنے دو۔“ میں نے کہا: ”اللہ کی قسم! مجھے آپ ﷺ کا قرب پسند ہے اور جو چیز آپ ﷺ کو خوش کرے وہ مجھی پسند ہے۔“ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں: ”آپ ﷺ کھڑے ہوئے اور وضو فرمایا، پھر نماز کے لیے کھڑے ہو گئے۔ آپ ﷺ مسلسل روتے رہے، حتیٰ کہ آپ ﷺ کی داڑھی مبارک تر ہو گئی، پھر آپ ﷺ روتے رہے، یہاں تک کہ قیص کا اگلا حصہ تر ہو گیا، اور پھر روتے رہے حتیٰ کہ زمین بھی نم دار ہو گئی۔ اس دوران سیدنا بلاں رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کو نماز کا کہنے آگئے۔ دیکھا کہ آپ ﷺ رو رہے ہیں۔ سیدنا بلاں رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ ﷺ رورہے ہیں؟ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اپ ﷺ کی اگلی کچھی سب لغزشیں معاف کر دی ہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

((أَفَلَا أَكُونْ عَبْدًا شَكُورًا؟ لَقَدْ نَزَّلْتْ عَلَى الْلَّيْلَةِ آيَاتٌ، وَيُلْ

لِمَنْ قَرَأَهَا وَلَمْ يَتَفَكَّرْ فِيهَا .))

”کیا میں اللہ کا شکر گزار بند نہ بنوں؟ آج رات مجھ پر کچھ آیات نازل ہوئی ہیں۔ اُس آدمی کی تباہی و بر بادی ہے جو ان کو پڑھے اور ان میں غور نہ کرے۔“

اور وہ یہ آیات ہیں:

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخِنَّا لَهُ لَأَيْتَ  
لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ﴾ (آل عمران: ۱۹۰)

”زمین و آسمان کی پیدائش میں اور رات اور دن کے باری باری سے آنے میں

ہوش مندوگوں کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں۔”<sup>❶</sup>

☆.....نبی دو جہاں، سرکارِ مدینہ ﷺ کے محب صادق امیر المؤمنین سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ اس دنیا سے کوچ فرمائے ہیں اس وقت ان کی سب سے بڑی آرزو یہ ہے کہ دفن کے لیے انہیں جناب محمد رسول اللہ ﷺ کے پڑوس میں جگہ میسر آجائے۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے یہ واقعہ روایت کیا ہے۔ اس کا ترجمہ درج ذیل ہے:

”عمرو بن میمون رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا؛ اے عبداللہ بن عمر! ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے پاس جا کر کہو: عمر آپ کو سلام کہتا ہے۔ میرے لیے امیر المؤمنین کا لقب استعمال نہ کرنا، کیوں کہ اب میں مومنوں کا امیر نہیں رہا۔ اور ان سے کہنا؛ عمر بن الخطاب آپ سے اپنے دونوں ساتھیوں کے پڑوس میں دفنائے جانے کی اجازت طلب کرتا ہے۔“

سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے سلام کہا اور اجازت طلب کی، پھر ان کے ہاں داخل ہوئے تو وہ پیٹھی روہی تھیں۔ عرض کیا：“سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ آپ کو سلام کہتے ہیں اور اپنے دونوں ساتھیوں کے پڑوس میں دفنائے جانے کی اجازت طلب کرتے ہیں۔“

انہوں نے جواب میں فرمایا：“میں نے یہ جگہ اپنے لیے رکھی تھی۔ لیکن آج انہیں اپنے پر ترجیح دیتی ہوں۔“

جب وہ واپس پلٹے تو کسی نے کہا：“یہ سیدنا عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ واپس پلٹ آئے ہیں۔“

انہوں (عمر رضی اللہ عنہ) نے فرمایا：“مجھے اٹھاؤ۔“

ایک آدمی نے اپنی طرف سہارا دے کر انہیں اٹھایا تو دریافت کیا：“کیا خبر لائے

❶ ابن حبان نے اسے صحیح کہا ہے۔ صحیح ابن حبان: ۳۸۶/۲، ۳۸۷، رقم: ۶۲۰۔

ہو؟” (ابن عمر رضی اللہ عنہا نے) عرض کیا: خبر وہی ہے جو امیر المؤمنین کو پسند ہے۔

انہوں نے اجازت دے دی ہے۔ فرمائے لگے: ”الحمد للہ! میری نگاہ میں اس

سے اہم کوئی بات نہ تھی۔ جب میں فوت ہو جاؤں تو مجھے اٹھا کرو ہاں لے جا کر

سلام عرض کرنا اور کہنا: ”عمر بن الخطاب اجازت مانگتا ہے۔“

اگر انہوں (عائشہ رضی اللہ عنہا) نے اجازت دی تو مجھے وہاں داخل کر دینا، اور اگر انہوں

نے اجازت نہ دی تو مجھے مسلمانوں کے قبرستان میں لے جانا۔”<sup>❶</sup>

اللہ اکبر! نبی کریم ﷺ کے محب صادق سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی نگاہ میں زندگی کے آخری لمحات میں سب سے اہم بات آنحضرت ﷺ کے پڑوں میں قبر کا حصول ہے۔ اور اللہ رحیم و رحمٰن نے اپنے اس سچے مومن بندے کی آرزو کو پورا فرمایا۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہمیں بھی حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے نقشِ قدم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمين

### (۲) سیدہ اُم سلمہ رضی اللہ عنہا کے آنسو

واقدی نے سیدہ اُم سلمہ رضی اللہ عنہا سے روایت بیان کی ہے، وہ فرماتی ہیں: اس اثناء میں کہ ہم رورہے تھے اور ابھی سوئے نہیں تھے، ہم آپ ﷺ کو اپنے گھروں میں چارپائی پر دیکھ کر تسلی حاصل کر رہے تھے، کہ اچانک ہم نے بوقت سحری کدالوں کی آواز سنی۔

ام سلمہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ ہم نے (کدالوں کی آواز سن کر) زور زور سے رونا شروع کر دیا، اور اہل مسجد نے بھی رونا شروع کر دیتے ہیں، بلکہ پورا مدینہ درد بھری آوازوں سے لرز گیا، اور پھر بلاں رضی اللہ عنہ نے نمازِ فجر کے لیے اذان دینا شروع کر دی، جب اذان میں رسول اللہ ﷺ کا ذکر آیا تو وہ رونے لگے اور سکلیاں بھرنے لگے، جس سے

<sup>❶</sup> صحیح البخاری، کتاب الجنائز، باب ماجاء في قبر النبي ﷺ وأی بکر و عمر رضی اللہ عنہم، رقم: ۱۳۹۲۔

ہمارے غم میں اور اضافہ ہو گیا۔ لوگوں نے آپ ﷺ کی قبر کی طرف جانا ہی اس مسئلے کا حل سمجھا، لیکن وہ ان پر بند کردی گئی، پس اس کے بعد ہمیں جو بھی مصیبت پڑی تو ہم نے رسول اللہ ﷺ کی وفات والی پریشانی کو یاد کیا تو وہ ہمارے لیے آسان ہو گئی۔ ①

بقول کے

مصطفیٰ اتنی پڑیں کہ آسان ہو گئیں



## سلف صالحین کے آنسو

سلفی منج کی رو سے ذہن انسانی پر دستک دینے والے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے واقعات قلم بند کر دیے گئے، اور اب سلف صالحین کے رقت آمیز حالات اور ان کے آبدیدہ ہونے کو پرد قلم و قرطاس کیا جا رہا ہے، اور اس سے مقصود یہ ہے کہ ہمیں اس سلسلہ میں بہترین قد وہ و نمونہ حاصل ہو جائے۔

### ۱۔ سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ کے آنسو:

☆..... علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”امام، حافظ، مقری، مفسر قرآن اور کبار علماء میں سے تھے۔“

☆..... قاسم اعرج فرماتے ہیں: ”سعید بن جبیر رضی اللہ علیہ راتوں کو زیادہ تر روایا کرتے تھے حتیٰ کہ نابینا ہو گئے۔“<sup>۱</sup>

### ۲۔ محمد بن المکندر رضی اللہ عنہ کے آنسو:

☆..... علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”امام، حافظ، راہنماء اور شیخ الاسلام تھے۔“

☆..... ابو حاتم البصیری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”ابن المکندر قراء کے سردار تھے، پس جب وہ حدیث رسول ﷺ کی قراءت کرتے تو

پھر رونے پر قابو نہیں پاسکتے تھے۔“<sup>۲</sup>

<sup>۱</sup> سیر اعلام النبلاء: (۴/۳۳۳)، کتاب الزهد (ص: ۴۱۹) الحلیة: (۴/۲۷۲)

<sup>۲</sup> سیر اعلام النبلاء: (۵/۳۵۴)

☆..... اور امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”محمد بن المندر رحمۃ اللہ علیہ سے جب کوئی شخص حدیث کے متعلق سوال کرتا تو وہ (محبت رسول ﷺ) میں رونا شروع کر دیتے تھے۔“<sup>۱</sup>

☆..... اور سفیان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ:

ابن المندر رحمۃ اللہ علیہ جب روتے تو اپنے آنسو پنے چہرے اور داڑھی پر مل لیا کرتے تھے اور فرماتے: مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ جہنم کی آگ ایسی جگہ کوئی نہیں چھو سکے گی جہاں پر آنسوؤں نے چھوا ہو گا۔“<sup>۲</sup>

۳۔ سیار بن وردان رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو:

☆..... علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”وہ امام، حجت، نمونہ سلف اور اہل اللہ تھے۔“

ھیثم فرماتے ہیں کہ ہم سیار بن وردان کے پاس گئے اور وہ رور ہے تھے، چنانچہ ہم نے ان سے پوچھا کہ آپ کو کس چیز نے رلایا ہے؟ فرمانے لگے: مجھے مجھ سے پہلے کے عبادت گزاروں نے رلایا ہے۔<sup>۳</sup>

۴۔ امام عبداللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو:

☆..... علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”امام، شیخ الاسلام، نابغۃ عصر، امیر الاقویاء، حافظ اور غازی اسلام تھے۔“

☆..... نعیم بن حماد فرماتے ہیں کہ ابن المبارک رحمۃ اللہ علیہ جب ”كتاب الرقاق“ دل کو نرم کرنے والی باتیں پڑھتے تو رور کرایے نہ ٹھال ہو جاتے جیسا کہ کوئی بیل ذبح کر دیا گیا ہو، اور

۱ سیر اعلام النبلاء: ۳۵۴/۵.

۲ الإحياء، (۱۶۰/۴).

۳ سیر اعلام النبلاء، ۳۹۲/۵.

ہم میں سے کوئی بھی ان سے ایک مرتبہ سے زیادہ پوچھنے کی جرأت نہیں کرتا تھا۔ ①

### ۵۔ احمد بن ابی الحواری رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”وہ امام، حافظ، قدوة، اہل شام کے عظیم محدث اور زادہ تھے۔“

☆.....احمد بن ابی الحواری کے بیٹے عبداللہ بیان کرتے ہیں کہ ہم رات اپنے والد کو روتے

ہوئے دیکھتے، اور وہ اتنا زیادہ روتے ہم خیال کرتے شاید کہ وہ ابھی ابھی فوت ہو جائیں گے۔ ②

### ۶۔ فضیل بن عیاض رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”وہ امام، پیشوں، عبادت گزار اور شیخ الاسلام تھے۔“

☆.....سہل بن راہویہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے سفیان بن عینہ رحمۃ اللہ علیہ سے کہا: آپ

فضیل کو نہیں دیکھتے کہ اس کے آنسو رکتے ہی نہیں؟ چنانچہ انہوں نے فرمایا: ((إِذَا قَرَأَ

الْقُلْبُ نَدِيَتِ الْعَيْنَانِ .)) ”جب دل زخمی ہو جاتا ہے تو آنکھیں آنسو بھاتی ہیں۔“ ③

☆.....اور محمد بن ناجیہ فرماتے ہیں کہ میں نے فضیل کے پیچھے نماز پڑھی، سورہ ”الحaque“ کی

تلاؤت کرتے ہوئے جب وہ ﴿وَدُوْرٌ وَدُوْرٌ﴾ ”اسے کپڑا لوپھراں کی گردان میں طوق ڈال دو۔“

پر پہنچ تورو و کرندھال ہو گئے، اور ان کے بیٹے پرشی طاری ہو گئی اور وہ مجھ پر گر پڑا۔ ④

### ۷۔ سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”وہ شیخ الاسلام، امام الحفاظ فی زمانہ، سید العلماء العالمین اور مجتهد تھے۔“

① السیر: ۳۹۴/۸، تاریخ بغداد: (۱۶۷/۱۰).

② السیر: ۸۷/۱۲

③ السیر: (۴۴/۸)

④ السیر: ۴۳۹/۸.

☆.....ابن مہدی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ سفیان ثوری رضی اللہ عنہ حدیث کی قراءت کرتے ہوئے بہت زیادہ رویا کرتے تھے، اس وجہ سے میں ان کی قراءات نہیں سمجھ سکتا تھا (کہ آپ کیا پڑھ رہے ہیں؟) ①

☆.....سیدنا عبد الرحمن بن مہدی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: سیدنا سفیان رضی اللہ عنہ نے رات میرے پاس گزاری، جب زیادہ پریشان ہوئے تو رونے لگے: ایک آدمی نے ان سے پوچھا: ”اے ابو عبد اللہ! کیا کثرت گناہ کی وجہ سے رور ہے ہو؟“ سیدنا سفیان رضی اللہ عنہ نے زمین سے ایک تنکا اٹھایا اور فرمائے لگے: ”واللہ! گناہوں کا معاملہ میرے نزدیک اس تنکے سے بھی زیادہ ہلاکا ہے، مجھے تو سو عاختہ کا ڈر ہے لیکن کہیں موت سے پہلے میرا ایمان نہ چھن جائے۔“ ②

#### ۸- عمر بن ذر جللہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”وہ امام اور بڑے عبادت گزار تھے۔“

☆.....زکریا بن ابی زائدہ فرماتے ہیں کہ عمر بن ذر جللہ جب لوگوں کو وعظ کیا کرتے، خود روتے اور لوگوں سے مخاطب ہو کر فرماتے: تم اپنے آنسو بھی مجھے ادھار دے دو کہ میں رولوں۔ ③

#### ۹- محمد بن المسیب جللہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”حافظ الوقت، شیخ الاسلام اور بڑے عبادت گزار تھے۔“

☆.....ابو الحسین بن یعقوب الحافظ فرماتے ہیں کہ ”محمد بن المسیب جللہ“ ہم پر حدیث کی قراءات کیا کرتے تھے، اور جب وہ لفظ ”قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ“ کہتے تو رونا شروع کر دیتے،

① السیر: ۲۷۷/۷

② سیر اعلام النبلاء: ۳۸۹/۶ . ۱۵۰/۳ صفة الصفوۃ:

حتیٰ کہ ان کی حالت پر ہمیں رحم آتا۔“

ایک وقت آیا کہ تلاوتِ حدیث اور رات کی آخری گھڑیوں میں اپنے اللہ کے حضور رَوَرَ وَكَرَانَ کی بینائی ختم ہو گئی۔ ①

### ۱۰۔ ابو الحسین محمد بن علیؑ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبیؓ قم طراز ہیں کہ:

”امام الوقت، عالم زماں، محدث دوراں، اور عراق کے عظیم محدث تھے۔“

☆.....الزاهد یوسف الحمدانی فرماتے ہیں: ابو الحسین محمد بن علیؑ ہم پر تلاوت کیا کرتے، اور بڑے عبادت گزار تھے، ایک دفعہ انہوں نے ہم پر ”حدیث الملکین“ (دو فرشتوں والی حدیث) تلاوت کی تو بہت زیادہ روئے حتیٰ کہ حاضرین کو بھی رلا دیا۔ ②

نوٹ:.....یہ حدیث براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ میت کے پاس دو فرشتے آتے ہیں جو میت کو خوب ڈانتے ہیں، اسے بھادیتے ہیں اور سوال کرتے ہیں: ”تیرا رب کون ہے؟“ مون میت کہتی ہے: ”میرا رب اللہ ہے۔“ فرشتے سوال کرتے ہیں: ”تیرا دین کیا ہے؟“ میت کہتی ہے: ”میرا دین اسلام ہے۔“ پھر وہ سوال کرتے ہیں: ”وہ شخص جو تمہارے درمیان مبعوث ہوا، کون تھا؟“ میت کہتی ہے: ”وہ اللہ کے رسول ﷺ تھے۔“ فرشتے سوال کرتے ہیں: ”تمھیں یہ ساری باتیں کیسے معلوم ہوئیں؟“ میت کہتی ہے: ”میں نے اللہ کی کتاب پڑھی، اس پر ایمان رکھا اور اس کی تصدیق کی۔“

یہی مطلب ہے اس فرمان باری تعالیٰ کا کہ:

﴿يُنَقِّذُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي

الْآخِرَةِ﴾ (ابراهیم: ۲۷)

① سیر اعلام البلاء: ۱۴/۴۲۳-۴۲۴۔

② السیر: ۱۸/۴۲۳۔

”اللہ ایمان والوں کو دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں حق بات یعنی کلمہ طیبہ پر ثابت قدم رکھتا ہے۔“

آسمان سے پکارنے والا کہتا ہے: میرے بندے نے سچ کہا، اس کے لیے جنت کا بستر بچھادو، جنتی لباس پہنا دو، جنت کی طرف ایک دروازہ کھول دو، جہاں سے جنت کی ہوا اور خوبصورتی رہے، اس کی قبر تاحد گاہ فراخ کر دی جاتی ہے۔“

پھر آپ ﷺ نے کافر اور فاسق بندے کی حالت بیان فرمائی:

”گنہگار (میت) اپنے ساتھیوں کے جو توں کی آواز سنتی ہے، جب اس کے ساتھی واپس پلٹتے ہیں، پھر اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں جو اس کی میت کو خوب ڈانتے ہیں، اسے بھادیتے ہیں اور پوچھتے ہیں: ”تیراب کون ہے؟“ گنہگار میت کہتی ہے: ”ہائے افسوس.....! میں نہیں جانتی۔“ فرشتے سوال کرتے ہیں: ”تیرا دین کیا ہے؟“ میت کہتی ہے: ”ہائے افسوس! مجھے معلوم نہیں۔“ پھر وہ سوال کرتے ہیں: ”وہ شخص جو تمہارے درمیان مبouth کیا گیا وہ کون تھا؟“ میت کہتی ہے: ”میں نہیں جانتی۔“ بہر حال میں نے لوگوں کو ان کے متعلق کچھ کہتے ہوئے سناتا، اسے کہا جائے گا ”تو نے نہ تو خود عقل سے کام لیا نہ (قرآن و سنت) پڑھی۔“ آسمان سے پکارنے والا پکارتا ہے: ”اس نے جھوٹ کہا ہے، اس کے لیے آگ کا بستر بچھادو اور جہنم کی طرف ایک دروازہ کھول دو۔“ چنانچہ جہنم کی گرم اور زہریلی ہوا اسے آنے لگتی ہے، اس کی قبر اس پر شگ کر دی جاتی ہے حتیٰ کہ اس کی ایک طرف پسلیاں دوسروی طرف کی پسلیوں میں پیوست ہو جاتی ہیں۔“<sup>①</sup>

① احمد شاکر فرماتے ہیں: اسنادہ صحیح۔ مسند احمد: مسند احمد: ۲۸۷/۴، ۲۸۸-۲۸۷، سنن أبو داؤد، کتاب السنۃ /

رقم: ۴۰۵۳، مصنف ابن أبي شیبہ: ۳۸۰/۳، مستدرک حاکم: ۳۷۷/۱.

### ۱۱۔ عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”امام، الحافظ، علامہ، مجتهد، پرہیزگار اور امیر المؤمنین تھے۔“

☆.....سیدنا عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ ایک رات نماز پڑھ رہے تھے جب اس آیت پر پہچے ﴿إِذَا الْأَغْلُلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلْسُلُ يُسَجِّبُونَ فِي الْحَيَّمٍ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسَجَّرُونَ﴾ [غافر: ۷۱، ۷۲]

”جب طوق اور زنجیریں ان کی گردنوں میں ہوں گی جن سے کپڑا کروہ کھولتے پانی کی طرف گھسیتے جائیں گے، اور پھر جہنم کی آگ میں جھونک دیئے جائیں گے۔“  
توبار پار اسی آیت کو پڑھتے رہے حتیٰ کہ صحیح ہو گئی۔ ①

☆.....سیدہ فاطمہ بنت عبد الملک بن مردان رضی اللہ عنہیں جو کہ سیدنا عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کی بیوی تھیں، فرماتی ہیں: لوگوں میں عمر رضی اللہ عنہ سے نماز، روزہ زیادہ کرنے والے تو بہت تھے لیکن اپنے رب کے ڈر سے روئے والا میں نے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے زیادہ کسی کو نہیں دیکھا، جب نماز عشاء سے فارغ ہو جاتے تو (اللہ کے حضور) ہاتھ بلند کر لیتے اور مسلسل روتے رہتے حتیٰ کہ نیند غالب آ جاتی، جکایا جاتا تو پھر اپنے ہاتھ بلند کر کے رونا شروع کر دیتے حتیٰ کہ آنکھوں میں نیند غالب آ جاتی۔ ②

☆.....سیدنا عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ خلافت سے قبل شہزادوں کی سی زندگی بسر کرتے تھے، خلافت کی ذمہ داری آن پڑی تو سارا دن سلطنت کی ذمہ داریاں پوری فرماتے اور رات کو بیٹھ کر گریہ زاری کرتے۔ بیوی نے پوچھا تو فرمایا: میری سلطنت کے اندر جتنے بھی غریب، مسکین، یتیم، مسافر، مکشدہ، مظلوم اور قیدی موجود ہیں ان سب کی ذمہ داری مجھ پر ہے، اللہ تعالیٰ

① حلیۃ الأولیاء (۱۱/۵۱) احیاء العلوم (۱/۳۵۵).

② تذکرۃ الحفاظ: ۹/۱۱، السیر (۵/۱۳۷).

۲۷۳  
قیامت کے روز ان سب کے بارے میں مجھ سے پوچھے گا، رسول اللہ ﷺ ان سب کے متعلق مجھ پر دعویٰ کریں گے۔ اگر میں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں جواب دہی نہ کر سکتا تو میرا نجام کیا ہو گا؟ جب ان باتوں کو سوچتا ہوں تو میری طاقت گم ہو جاتی ہے، دل بیٹھ جاتا ہے اور آنکھوں سے بے دریغ آنسو بہنے لگتے ہیں۔

☆.....ایک دفعہ اپنی بیوی سے پوچھا: ”کیا گھر میں ایک درہم ہے انگور کھانے کو جی چاہ رہا ہے؟ بیوی صاحبہ نے کہا: ”خلیفۃ المسالمین ہو کر کیا آپ میں ایک درہم خرچ کرنے کی استطاعت نہیں؟ فرمایا: ”ہاں! جہنم کی تھکڑیاں پہننے سے یہ تیگی میرے لیے زیادہ آسان ہے۔“

☆.....سیدنا عمر بن عبد العزیز رضی اللہ تعالیٰ عنہ رات بھر جاگ کر آخرت کی جواب دہی پر غور کرتے اور پھر اچانک بے ہوش ہو کر گر پڑتے۔ آپ کی بیوی بڑی تسلی دیتی لیکن آپ کے دل کو قرار نہ آتا اپنے جانشین کو وفات سے پہلے یہ وصیت فرمائی ”اب میں آخرت کی طرف جا رہا ہوں وہاں اللہ تعالیٰ مجھ سے سوال کرے گا، اور حساب لے گا میں اس سے کچھ چھپا نہیں سکوں گا اگر اللہ تعالیٰ مجھ سے راضی ہو گیا، تو کامیاب رہوں گا اگر راضی نہ ہو تو میرے انعام پر افسوس، تمہیں میرے بعد تقویٰ اختیار کرنا چاہیے اور یاد رکھو تم میرے بعد زیادہ دیر زندہ نہ رہو گے۔ ایسا نہ ہو کہ غفلت میں پڑ جاؤ اور وقت ضائع کر دو۔“

اور جب آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ مدنیہ سے نکلے تو مدینہ کی طرف متوجہ ہوئے اور رونا شروع کر دیا، پھر اپنے ساتھ مرام سے کہا: کیا آپ اس بات سے نہیں ڈرتے کہ شاید مدنیہ نے ہمیں برداشت نہ کیا ہو۔“ ①

## ۱۲۔ مروان بن رباب رحمۃ اللہ کے آنسو:

☆.....جناب مروان بن رباب الاسدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ رات کو تہجد کے لیے کھڑے ہوتے اور کبھی کبھی یہی آیت صفحہ تک دھراتے رہتے اور روتے رہتے۔

﴿فَقَالُوا يَا يَتَّنَا نَرْدُولَانْكَذِبٌ بِأَيْمَنِ رِبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾

(الانعام: ۲۷)

”اس وقت وہ کہیں گے: کاش کوئی صورت ایسی ہو کہ ہم دنیا میں پھرو اپس بھیج جائیں، اور اپنے رب کی نشانیوں کو نہ جھٹلائیں اور ایمان لانے والوں میں شامل ہوں۔“<sup>❶</sup>

### ۱۳۔ ربیع بن خیثم حَرَثَ اللَّهِ كَآنسُو:

☆.....علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”امام، نمونہ سلف، عبادت گزار، کبار تابعین سے تھے، آپ نے رسول اللہ ﷺ کا زمانہ مبارک بھی پایا ہے۔“

☆.....سیدنا ابو اعلیٰ رحمۃ اللہ علیہ سے روایت ہے کہ ہم سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے ساتھ باہر نکلے ہمارے ساتھ ربیع بن خیثم رحمۃ اللہ علیہ بھی تھے۔ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ دریائے فرات کے کنارے ایک تنور کے پاس سے گزرے جب اس کے اندر دھکتی اور بھڑکتی ہوئی آگ دیکھی تو یہ آیت تلاوت فرمائی: ﴿إِذَا أَرَأَتُهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعْيَدٍ سَمِعُوا الَّهَا تَعْيَّطًا وَرَفِيرًا﴾

(فرقان: ۱۲)

”جب جہنم کا فروں کو دور سے دیکھے گی تو کافر جہنم کا چینا چنگا ہڑ ناسن لیں گے۔“  
یہ سن کر ربیع بن خیثم رحمۃ اللہ علیہ بے ہوش ہو کر گرپڑے، لوگ انہیں چار پائی پر ڈال کر گھر لائے سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس (صحح سے لے کر) ظہر تک بیٹھ کر ہوش میں لانے کی کوشش کرتے رہے، لیکن سیدنا ربیع رحمۃ اللہ علیہ کو ہوش نہ آیا۔<sup>❷</sup>  
۱۲۔ ابو میسرة عمرو بن شرحبیل حَرَثَ اللَّهِ كَآنسُو:

☆.....علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”عبادت گزار اور اولیاء اللہ سے تھے۔“

((كَانَ أَبُو مَيْسِرَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ إِذَا أَوَى إِلَى فِرَاشِهِ قَالَ يَلِيلَتُ أُمِّيْ<sup>۰</sup>  
لَمْ تَلِدْنِي ثُمَّ يَكُونُ فَقِيلَ: مَا يُبَيِّكِينُكَ يَا أَبَا مَيْسِرَةَ؟ فَقَالَ: أُخْبِرْنَا  
أَنَّا وَارِدُوهَا وَلَمْ تَجِرْ أَنَا صَادِرُونَ عَنْهَا . )) ①

”سیدنا ابو میسرہ رضی اللہ عنہ جب اپنے بستر پر جاتے تو کہتے: ”اے کاش! میری ماں مجھ نہ  
جنتی، اور رونے لگتے، ان سے کہا گیا: ”اے ابو میسرہ! کیوں روتے ہو؟“ سیدنا  
ابو میسرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ”ہمیں یہ تو معلوم ہے کہ ہم نے جہنم کے اوپر سے گزنا ہے  
لیکن یہ علم نہیں کہ نجات ہو گی یا نہیں؟“

۱۵۔ مالک بن دینار حسنہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”ثقات تابعین سے ہیں، اور کتابین قرآن سے ہیں۔“

((قَالَ مَالِكُ بْنُ دِينَارٍ عَجَبًا لِّمَنْ يَعْلَمُ أَنَّ الْمَوْتَ مَصِيرَهُ  
وَالْقَبْرَ مَوْرِدَهُ كَيْفَ تَقْرُ بِالدُّنْيَا عَيْنَهُ وَكَيْفَ يَطِيبُ فِيهَا عَيْشُهُ؟  
قَالَ ثُمَّ يَكُونُ مَالِكُ حَتَّى يَسْقُطَ مَعْشِيًّا عَلَيْهِ . ))

”سیدنا مالک بن دینار رضی اللہ عنہ کہتے ہیں اس شخص پر تعجب ہے جو جانتا ہے کہ موت  
اس کا انجام ہے، اور قبر اس کا ٹھکانہ ہے (اس کے باوجود اسے اس دنیا میں قرار  
حاصل ہے اور وہ سکون کی زندگی بس رکر رہا ہے) راوی کہتا ہے کہ سیدنا مالک بن  
دینار نے یہ کہا اور زار و قادر رونے لگے حتیٰ کہ بے ہوش ہو کر گر پڑے۔“ ②

۱۶۔ عطاء اسلامی حسنہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”عبادت گزار اور صغار بصری تابعین سے تھے۔“

((دَخَلَ الْعَلَاءُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَلَى عَطَاءِ رَحْمَةِ اللَّهِ وَقَدْ عَشِيَ  
عَلَيْهِ فَقَالَ لِامْرَأِهِ أُمَّ جَعْفَرٍ مَا شَانَ عَطَاءِ؟ فَقَالَتْ سَجَرَةُ  
جَارَتْنَا التَّنورَ فَنَظَرَ إِلَيْهِ وَخَرَّ مَغْشِيًّا عَلَيْهِ . ))

”سیدنا علاء بن محمد رضی اللہ عنہ عطا سلیمانی رضی اللہ عنہ کے گھر آئے تو انہیں بے ہوشی کی حالت  
میں پایا، ان کی بیوی ام جعفر سے پوچھا: عطا سلیمانی کو کیا ہوا ہے؟ بیوی نے کہا:  
ہمارے ہمسائے نے تنور دہکایا، عطا سلیمانی اسے دیکھ کر بے ہوش ہو کر گرپڑے۔“ ①  
فاته و ..... یعنی انھیں جہنم کی آگ یاد آگئی، تب بے ہوش ہو کر گرپڑے ہیں۔

۷۔ یزید بن ہارون رضی اللہ عنہ کے آنسو:

☆.....علامہ ذہبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”امام، پیشواؤ، حافظ الوقت اور شیخ الاسلام تھے۔“

((قَالَ الْحَسَنُ بْنُ عَرَفةَ رَحْمَةُ اللَّهِ رَأَيْتُ يَزِيدَ بْنَ هَارُونَ  
رَحِمَهُ اللَّهُ وَهُوَ أَحْسَنُ النَّاسِ عَيْنَيْنِ، ثُمَّ رَأَيْتَهُ بَعْنَيْنَ وَاحِدَةً،  
ثُمَّ رَأَيْتَهُ وَقَدْ ذَهَبَتْ عَيْنَاهُ فَقُلْتُ يَا أَبا خَالِدٍ مَا فَعَلْتَ الْعَيْنَانِ  
الْجَمِيلَتَانِ؟ قَالَ ذَهَبَ بِهِمَا بُكَاءُ الْأَسْحَارِ . )) ②

”حسن بن عرفہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے یزید بن ہارون رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ لوگوں  
میں سے ان کی آنکھیں سب سے زیادہ خوبصورت تھیں، ایک زمانہ کے بعد دیکھا تو دونوں  
ان کی ایک ہی آنکھ تھی (ایک ختم ہو چکی تھی) پھر کچھ زمانے کے بعد دیکھا تو دونوں  
آنکھیں ختم ہو چکی تھیں، میں نے پوچھا: اے ابو خالد! تمہاری خوبصورت آنکھوں کو

① صفة الصفوہ: ۳۲۶/۳

② صفة الصفوہ (۱۸/۳)، تذكرة الحفاظ (۷۹۰/۳)

کیا ہوا؟ کہنے لگے: آہ سرگاہی میں چل گئیں۔“

#### ۱۸۔ محمد بن ادریس الشافعی رحمۃ اللہ کے آنسو:

”امام، پیشووا، زاہد، عابد، کریم اور انتہائی ذکی انسان تھے۔“ [مواهب الوفی]

☆ عمر بن نباتۃ حراللہ بیان فرماتے ہیں کہ شافعی رحمۃ اللہ نے ایک روز تلاوت کی:

﴿هَذَا يَوْمٌ لَا يَنْطِقُونَ وَلَا يُعْذَنُ لَهُمْ فَيَخْتَدِرُونَ﴾

(المرسلات: ۳۵-۳۶)

”یہ دن ہو گا جب وہ لوگ بات نہ کرسکیں گے، اور نہ انھیں اجازت دی جائے گی تاکہ کوئی عذر پیش کرسکیں۔“

تو ان کا رنگ نق کھو گیا، اور رونے لگتی کہ ان پر غشی طاری ہو گئی۔\*

#### ۱۹۔ ثابت البنایی رحمۃ اللہ کے آنسو:

علامہ ذہبی فرماتے ہیں:

”امام، پیشووا، تابعی، ثقہ، عابد اور زاہد تھے۔“

☆ ”محمد بن زید فرماتے ہیں کہ میں نے ثابت حراللہ کو گریہ کرتے ہوئے دیکھا حتیٰ کہ ان کی پسلیاں ادھر سے اُڑھ رہ جاتیں۔“

☆ ”ثابت حراللہ فرماتے ہیں کہ ہم جنائز میں شریک ہوا کرتے تھے، ہم چادر اوڑھ کر روایا کرتے تھے۔“

یاد رہے کہ یہ ان کا گریہ کرنا خوفِ الہی کی وجہ سے ہوتا تھا۔\*

#### ۲۰۔ وہبیب بن الورد رحمۃ اللہ کے آنسو:

”وہبیب، عبد اللہ بن المبارک، فضیل بن عیاض اور عبد الرزاق وغیرہم کے استاد اور

❶ موہب الوفی، ص: ۶۶ بتحقيق حافظ حامد محمود الخضری، ومنیر احمد الوقار.

❷ سیر اعلام النبلاء.

بڑے عابد اور زاہد آدمی تھے۔“

☆ ابن ابی حاتم نے وہیب بن الورد رضی اللہ عنہ کے بارے میں لکھا ہے کہ وہ قرآن کریم کی یہ

آیت پڑھتے جاتے تھے:

﴿رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ (البقرة: ۱۲۷)

”اے ہمارے رب! ہماری طرف سے اس عمل کو قبول کر، تو ہذا سنئے والا اور جانے

والا ہے۔“

اور روتے جاتے تھے، اور کہتے تھے کہ خلیل الرحمن! آپ اللہ کا گھر بنارہے تھے اور ڈر رہے

تھے کہ کہیں آپ کا عمل قبول نہ کیا جائے۔

معلوم ہوا کہ مؤمن خلص عمل کرتا ہے اور ڈرتا ہے کہ کہیں اس کا عمل اس کے منه پر نہ مار دیا

جائے۔ ①



① تفسیر ابن ابی حاتم، تحت آیت ﴿رَبَّنَا تَقَبَّلْ .....﴾

## صالحات کے آنسو

(۱) معاذہ بنت عبد اللہ رحمہما اللہ کے آنسو:

امام ذہبی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

”عبدہ، عالمہ اور شفیقہ تھیں۔“

☆ ”معاذہ رحمہما اللہ کا یہ معمول تھا کہ جب دن آ جاتا تو وہ کہتیں: آج کے دن میں مر جاؤ گی، پھر وہ شام تک نہ سوتیں، اور جب رات آ جاتی تو کہتیں: آج رات میں فوت ہو جاؤ گی، پس وہ تھوڑا اساسوتیں اور صبح ہونے تک نماز پڑھتی رہتیں، اور گریہ کرتی رہتیں، اور فرماتی کہ آنکھ کے لیے تعجب ہے جو سوئی رہتی ہے حالانکہ اسے معلوم ہے قبر کی تاریکی میں دیر تک سوئے رہنا ہے۔“<sup>①</sup>

(۲) منیفہ بنت ابی طارق رحمۃ اللہ کے آنسو:

ابن الجوزی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

”عبدات گزار، صالح اور لمبا قیام کرنے والی تھیں۔“

☆ عامر بن ملیک رحمۃ اللہ کی والدہ بیان کرتی ہیں کہ ”میں ایک رات منیفہ بنت ابی طارق کے ہاں رہی (میں نے دیکھا کہ) اس نے ایک آیت کریمہ بار بار پڑھتے ہوئے اور گریہ کرتے ہوئے ساری رات گزار دی۔ (وہ آیت یہ ہے)

﴿وَكَيْفَ تُكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُتَلَّى عَلَيْكُمْ أَيُّهُ اللَّهُ وَفِيهِكُمْ رَسُولُهُ﴾

(آل عمران: ۱۰۱)

”اور تم کفر کو کیسے قول کرو گے؟ جبکہ اللہ کی آیتیں تمہارے سامنے پڑھی جاتی ہیں، اور اللہ کے رسول تمہارے درمیان موجود ہیں، اور جو شخص اللہ سے اپنا رشتہ استوار کر لیتا ہے، وہ سیدھی راہ پر آ جاتا ہے۔“ ①

### (۳) عجر دہ بصریہ رحمہما اللہ کے آنسو:

ابن الجوزی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

”عبدات گزار اور اپنے رب کی انتہاد رجے کی فرمانبردار تھی۔“

☆ ان کے متعلق آتا ہے کہ رات مصلی پر کھڑی ہو جاتی، بہت روئی اور رب تعالیٰ سے مغفرت کی دعا کیں کرتی۔ (ان دعاؤں میں سے ایک دعا یہ بھی کرتی تھی)

”اے اللہ! عبادت گزار لوگوں کو صرف تہجد پر اعتماد اور یقین ہے، وہ تیری رحمت اور فضل و کرم کی طرف جلدی کرتے ہیں۔ لہذا اے اللہ! میں صرف تجھ سے سوال کرتی ہوں کہ مجھے ان لوگوں میں سے کردے جو تیری طرف سبقت لے جانے والے ہیں، مجھے مقرب لوگوں کے درجات تک پہنچا دے، اور اپنے نیک بندوں کے ساتھ ملا دے، تو سب سے زیادہ سخنی، رحم کرنے والا اور بڑا ہے۔“

☆ ایک دن اس کے گھر والوں میں سے کسی نے اسے کہا: ”تورات کچھ زیادہ سو جایا کر (یہ تیرے لیے بہتر ہے) تو وہ یہ کہتے ہوئے روپڑی؟“ ”موت کی یاد مجھے سونے نہیں دیتی۔“ ②



## اہل جہنم کا آنسو بہانا

آخر میں ہم یہ بات بطور عبرت کے ذکر کر رہے ہیں تاکہ ہر شخص ضرور بے ضرور اس دنیا میں آنسو بہالے اور جنت میں چلا جائے، وگرنہ ساری زندگی عیش و عشرت میں گزار کر اگر جہنم میں چلا گیا تو پھر وہاں اس کا آنسو بہانا اس کے کچھ کام نہیں آئے گا، لہذا اس فانی دنیا میں شیطان کی عبادت سے اجتناب کرنا چاہیے اور ایک اللہ کی عبادت کرنی چاہیے۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((إِذَا قَرَأَ أَبْنُ آدَمَ السَّجْدَةَ فَسَجَدَ إِعْتَزَلَ الشَّيْطَانُ يَبْكِيٌ يَقُولُ:  
يَا وَيْلِيٌ أُمْرَ أَبْنُ آدَمَ بِالسُّجُودِ فَسَجَدَ فَلَهُ الْجَنَّةُ، وَأُمِرَتُ  
بِالسُّجُودِ فَلَمْ يَفْلِي فِلَيَ النَّارِ)) ①

”جب کوئی آدمی سجدہ والی آیت پڑھ کر سجدہ کر لے تو شیطان روتے ہوئے دور ہٹ جاتا ہے اور کہتا ہے: میرا ستیا ناس! آدمی کو سجدے کا حکم ملا تو اس نے سجدہ کر لیا۔ اس کے لیے جنت ہے، اور مجھے بھی سجدے کا حکم ملا تھا لیکن میں نے انکار کر دیا، میرے لیے جہنم ہے۔“

اگر کوئی شیطان کا کہنا مانتا ہے، اس کی اتباع کرتے ہوئے احکامات الہیہ اور فرماں محمد یہ ﷺ کو پس پشت ڈالتا ہے تو اسے یاد رہنا چاہیے جب اللہ تعالیٰ اپنا فیصلہ فرمائے گا، جنکی جنت میں اور جہنمی جہنم میں بھیج دیئے جائیں گے، تو شیطان جہنمیوں سے کہے گا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء کی زبانی تم سے سچا وعدہ کیا تھا کہ اگر تم اس کی اتباع کرو گے تو اللہ کے عذاب سے

❶ صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، رقم الحديث: ۴۴.

نجات پاؤ گے، ورنہ جہنم میں ڈال دیئے جاؤ گے، چنانچہ آج اس نے اپنا وعدہ پورا کر دکھایا، اور میں نے تم سے جھوٹ کہا تھا کہ موت کے بعد زندہ اٹھائے جانے اور جزا اسرار کا عقیدہ غلط ہے، اور اگر بالفرض اسے صحیح مان لیا جائے تو تمہارے اصنام (معبودان باطلہ) تمہارے لیے سفارشی بنیں گے، اور میں نے بغیر دلیل و جھٹ تھمیں اپنی اتباع کی دعوت دی تھی تو تم نے قبول کر لیا تھا، اور رسولوں نے اپنی دعوت کی صداقت پر دلائل پیش کیے تھے، لیکن تم نے ان کی بات ٹھکرادی تھی، اس لیے آج جو کچھ تمہارے ساتھ ہو۔ اس پر مجھے نہیں بلکہ اپنے آپ کو ملامت کرو، میں تمہیں نجات نہیں دل سکتا ہوں اور نہ تم میرے کام آسکتے ہو۔ آج میں اس بات کا قطعی طور پر انکار کرتا ہوں کہ کسی بھی حیثیت سے میں اللہ کا شریک ہوں اور تم سے ہر طرح براءت کا اعلان کرتا ہوں۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کہ ظالموں کو اس دن بڑا دردناک عذاب دیا جائے گا۔

علامہ زمخشری اپنی تفسیر الکشاف (۵۵۶۲) پر قطراز ہیں: قیامت کے دن شیطان جو کچھ کہے گا، اللہ تعالیٰ نے اس لیے نقل کیا ہے، تاکہ سامعین قیامت کے دن اپنے انجام کے بارے میں غور کریں اور ابھی سے اپنی نجات کے لیے تیاری کریں جب شیطان اپنے تمام پیروکاروں سے اپنی براءت کا اعلان کر دے گا۔

﴿وَقَالَ الشَّيْطَنُ لِلَّهِ قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَ كُمْ وَعْدَ الْحَقِّ  
وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَقْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَنٍ إِلَّا أَنْ  
ذَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُكُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلَوْمَوْا أَنفُسَكُمْ مَا أَنَا  
بِمُصْرِخٍ كُمْ وَمَا أَنْتُ مُمْصِرٌ خِيَّإِنِي كَفَرْتُ بِمَا آتَشَرْكُمُونِ مِنْ قَبْلِ  
إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ (ابراهیم: ۲۲)

”جب اور کام کا فیصلہ کر دیا جائے گا تو شیطان کہے گا کہ اللہ نے تو تمہیں سچا وعدہ دیا تھا اور میں نے تم سے جو وعدے کیے تھے ان کا خلاف کیا، میرا تم پر کوئی دباؤ تو تھا ہی نہیں۔ ہاں میں نے تمہیں پکارا اور تم نے میری مان لی۔ پس تم مجھے الزام نہ لگاؤ بلکہ

خود اپنے تین ملامت کرو، نہ میں تمہارا فریاد رس اور نہ تم میری فریاد کو پہنچنے والے،  
میں تو سرے سے مانتا ہی نہیں کہ تم مجھے اس سے پہلے اللہ کا شریک مانتے رہے، یقیناً  
طالموں کے لیے دردناک عذاب ہے۔“

جو مجرمین دنیا میں اللہ تعالیٰ کے بارے میں افترا پر دازی کرتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ اس  
کے شرکاء ہیں، اس کی بیوی ہے، اور اس کی اولاد ہے، روزِ محشر جب عذاب کو اپنی آنکھوں سے  
دیکھیں گے، اور اللہ ان کی ان افترا پر دازیوں پر شدید غضبناک ہو گا، تو رعب و دهشت کی شدت  
سے ان کے چہرے سیاہ ہو جائیں گے، اللہ، جبار و قہار کا فرمان ہے:

﴿وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ تَرَى النَّاسَ كَذَّابًا عَلَى اللَّهِ وَجُوهُهُمْ مُسَوَّدَةٌ  
الَّذِينَ فِي جَهَنَّمَ مَثُواً لِلْمُتَكَبِّرِينَ﴾ (زمر: ۶۰)

”اور جن لوگوں نے اللہ پر حجوت باندھا ہے تو آپ دیکھیں گے کہ قیامت کے دن  
ان کے چہرے سیاہ ہو گئے ہوں گے۔ کیا تکبر کرنے والوں کاٹھکانہ جہنم میں نہیں؟“  
ان کے چہروں کی کھال نوچ لی ہو گی، اور ان کے جبڑے باہر نکلے ہوئے ہوں گے۔ اللہ  
 قادر و قدریکا فرمان ہے:

﴿تَلْفُحٌ وَجُوهُهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَلْحُونَ﴾ (المؤمنون: ۱۰۴)

”آگ ان کے چہروں کو جھلس دے گی، اور وہ لوگ اس میں نہایت بدشکل اور  
ڈراونی صورت والے ہوں گے۔“

جہنم میں کافر کا ایک دانتِ أحد پہاڑ کے برابر ہو گا، اور کھال کی موٹائی تین دن کی مسافت  
کے برابر ہو گی۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول کرم ساتھی کوثر ملکیہ نے فرمایا:  
((ضَرْسُ الْكَافِرِ أَوْ نَابُ الْكَافِرِ مِثْلُ أَحُدٍ ، وَغَلْظُ جِلْدِهِ  
مَسِيرَةُ ثَلَاثٍ . )) ①

”کافر کا دانت یا اس کی کچلی (جہنم میں) اُحد پھاڑ کے برابر ہو گی، اور اس کی کھال کی موٹائی تین دن کی مسافت کے برابر ہو گی۔“

جہنم کے عذاب سے جہنمی جل کر کوئلے کی طرح سیاہ ہو جائیں گے۔ سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ صاحب قرآن نبی مکرم ﷺ نے فرمایا: ”حساب کتاب کے بعد جنتی جنت میں چلے جائیں گے، پھر اللہ تعالیٰ (جب چاہے گا) ارشاد فرمائے گا جس آدمی کے دل میں رائی کے دانے کے برابر ایمان ہے اسے بھی جہنم سے نکال دو۔ چنانچہ جہنمی نکالے جائیں گے اور وہ (جل کر کوئلے کی طرح) سیاہ ہو چکے ہوں گے۔ پھر وہ نہ برسات یا نہ حیات (حدیث کے راوی امام مالک رحمۃ اللہ علیہ) کو شک ہے کہ نہ برسات ہے یا نہ حیات) میں ڈالے جائیں گے اور وہ اس طرح صحیح ہو جائیں گے جیسے کسی ندی کے کنارے دانہ اگ آتا ہے۔“ پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”کیا تم نے دیکھا نہیں کہ (ندی کے کنارے) دانہ (کیسا خوبصورت) زرد زرد لپٹا ہوا اگتا ہے۔“ ①

عذابِ جہنم کی وجہ سے جہنمی اوپھی اوپھی بڑی خوف ناک آوازیں نکالیں گے، اور ایسا شورو غونم ہو گا کہ کانوں میں پڑی آواز سنائی نہ دے سکے گی، جیسا اللہ رب العزت نے فرمایا:

﴿أَلَّهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَ هُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ﴾ (الأنبياء: ۱۰۰)

”وہ لوگ (اہل جہنم) اس میں چیخنیں گے، اور اس میں کچھ بھی نہیں سن پائیں گے۔“

وہاں جہنم میں انہیں نہ موت آئے گی تاکہ غم والم سے چھکا کارا مل جائے، اور نہ ایک لمحے کے لیے ان سے عذاب کو ہلاک کیا جائے گا۔ چنانچہ ارشاد فرمایا:

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا الْهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْطَعُ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُنَّوْا وَ لَا

يُنَخَّفَفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذِيلَكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ﴾ (فاطر: ۳۶)

”اور اہل کفر کے لیے جہنم کی آگ ہو گی، نہ انہیں ختم ہی کر دیا جائے گا کہ مر جائیں،

اور نہ اس کا عذاب ہی ان سے ہٹا کیا جائے گا۔“

جہنمیوں کو آگ میں اس طرح عذاب دیا جائے گا، کہ جب بھی ان کی کھالیں پک جائیں گی، اللہ تعالیٰ ان کی کھالوں کو بدل دے گا، قرآن مجید میں ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَأْتِيَنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَلْنُعُومُ جُلُودًا غَيْرَهَا لَيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾ (النساء: ۵۶) ( النساء : ۵۶ )

”بے شک جن لوگوں نے ہماری آئیوں کا انکار کیا، ہم انہیں آگ کا مزاج کھائیں گے، جب بھی ان کے چڑے پک جائیں گے، ہم ان کے چڑوں کو بدل دیں گے، تاکہ وہ عذاب کا مزاج چکھیں، بے شک اللہ زبردست اور بڑی حکموں والا ہے۔“ امام فخر الدین رازی ”تفسیر کبیر“ میں اس آیت کے تحت رقم طراز ہیں: ”ممکن ہے اس میں عذاب کے دوام اور عدم انقطاع کی طرف اشارہ ہو۔“

امام ابن حجر یونی نقیشیر (معروف بـ تفسیر طبری) میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین عظام وغیرہم سے روایت نقل کی ہے کہ اہل جہنم کے چڑے دن یا گھنٹے میں کئی کئی بار بدلتے جائیں گے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب پر جہنم کی آگ کو حرام کر دے۔ آمین یا ارحم الراحمین۔

اور انہیں لگا میں ڈال دی جائیں گی، شارع علیہ الصلاۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

((مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ عَلِمَهُ ثُمَّ كَتَمَهُ الْجِمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ بِلِحَاظٍ مِنَ النَّارِ .)) ❶

”جس شخص سے دین کا مسئلہ پوچھا گیا اور اس نے چھپایا، قیامت کے روز اسے آگ کی لگام پہنانی جائے گی۔“

اور جہنمی بہت زیادہ روئیں گے۔ چنانچہ سیدنا عبد اللہ بن قیم رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ مبشر و

نذری، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ أَهْلَ النَّارِ لَيَكُونُ حَتَّىٰ لَوْ أُجْرِيَتِ السُّفُنُ فِي دَمْعِهِمْ

لَجَرَّاتٍ، وَأَنَّهُمْ لَيَكُونُ الدَّمَ يَعْنِي مَكَانَ الدَّمْعِ .))

”جبھی اس قدر روئیں گے کہ اگر ان کے آنسوؤں میں کشیاں چلائی جائیں تو چلنے لگیں (آنسو ختم ہو جائیں گے تو) جبھی خون کے آنسو بھائیں گے، یعنی پانی کے آنسوؤں کی جگہ۔“\*

بالآخر جب جنتی ان کی یہ حالت دیکھ کر ان سے سوال کریں گے تو ان کا جواب ہو گا۔

﴿فِي جَنَّتٍ يَتَسَاءَلُونَ عَنِ الْمُجْرِمِينَ مَا سَلَكُوكُمْ فِي سَقَرَ قَالُوا لَمَّا تَأْتَنَا مِنَ الْمُصَلِّيِّينَ وَلَمَّا تَأْتَنَا نُظَعْمُ الْمُسْكِيْنِ وَكُنَّا نَحُوْنُ مَعَ الْخَاهِضِيْنَ وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّيْنِ حَتَّىٰ آتَنَا الْيَقِيْنُ﴾ (مدثر: ۴۰-۴۷)

”کہ وہ بہشوں میں بیٹھے ہوئے گناہ گاروں سے سوال کرتے ہوں گے: تمہیں دورخ میں کس چیز نے ڈالا؟ وہ جواب دیں گے کہ ہم نمازی نہ تھے، نہ مسکینوں کو کھانا کھلاتے تھے، اور ہم بحث کرنے والے انکاریوں کا ساتھ دے کر بحث مباحثہ میں مشغول رہا کرتے تھے، اور جزا اور سزا کے دن کو بھی ہم سچا نہیں جانتے تھے۔“

اللَّهُمَّ لَا تَبْعَلْنَا مِنْهُمْ

وَمَا تُوْفِيقُو إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوْكِيلُتْ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ